VITENSKAPELIG
HOYSKOLE
Norwegian School of
Theology, Religion and Society

Presten 1 sjarken

Hvordan skapes et intersubjektivt rom for
sjelesorg | mgte med eldre med demens?

AV Arne Braut

Veileder

Universitetslektor i sjelesorg, Elisa Stokka

Biveileder

1.amanuensis i samfunnsgeografi, Marielle Stigum Gleiss

MF vitenskapelig hgyskole for teologi, religion og samfunn,
AVH 8010: Masteroppgave i klinisk sjelesorg (30 ECTS), 2024
Antall ord: 26 761 ord



Sammendrag

| denne oppgaven sper jeg: Hvordan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg i mgte med
eldre med demens? Dette undersgker jeg kvalitativt, og det kliniske materialet jeg undersgker
er fra egen sjelesorgpraksis som prest pa sykehjem. Materialet er skrevet ned etter en mye
brukt mal i pastoralklinisk utdanning i Norge. Den sjelesgrgeriske avgrensningen er
relasjonell sjelesorg. Kunsten ved sjelesorg er a bygge relasjon. Sjelesorg forstas som en
hjelpende og stattende relasjon i en kirkelig kontekst der sjelesgrger har en bestemt religigs
tilhgrighet, i mitt tilfelle som prest pa sykehjemmet. Som sjelesorgfaglig perspektiv pa
intersubjektivitet, bruker jeg psykoanalytikeren og teologen Pamela Cooper-White. Jeg
trekker ogsa veksler pa andre faglige bidragsytere inn mot sjelesorg, og serlig bidrag som
knytter sammen relasjonell sjelesorg, artefakter og minnearbeid (reminisens). Det kliniske
materialet presenteres gjennom en tematisk analyse etter Braun og Clarkes modell. Studien er
a anse som en utforskning av relasjonell sjelesorg og det intersubjektive i mgte med eldre med
demens. Eldre med demens utfordrer sjelesargere til kreative, relasjonelle mater a lytte pa.
Gjennom a arbeide i mellomrommet kan det skapes et samspill mellom lytting, artefakter og
det fysiske rommet. Kroppslig, verbal og emosjonell inntoning, timing og repetisjon er
redskaper i relasjonell lytting, og det gir rom for gjensidig deltakelse. Jeg argumenterer for at
sjelesgrgerisk lyttekunst er en form for musikalitet og lek.



Innholdsfortegnelse

LINNIEANING -t b bbb bbbt 1
Problemstilling 0g aVgreNSNINgG.........c.cooviiiiieiiiie e 2
Kort om det kliniske materialet jeg analySerer ..........ccccocvvveiieie i 3
Faglig plassering i SJelesorgfeltet ... 4
Valg @V IEEEFALUL ... ettt e e e eeeanes 5
FOIMAL ..ottt b bbbt bbb bbbttt n s 6
(D] o [0S 5] [ [T T PP PRORPRRPPO 7

2. IMIBEOTE ...t bbbt b bbbt b bbbt 8
Begrunnelsen for & bruke kvalitativ Metode.............ccoeevevrvrvereeeeeieeeee e 8
A forske pé egen sjelesorgpraksis og lange samtaleforl@p .........ccccccovvvvvveveeeveseeesnenenn, 9
INNsamling av Materialel.............cooiiiiieie e 10

Maten materialet er blitt NEAtEgNEL PA...........ceieerircieeeee et 11
Ord, falelSer 0g KroPPSSPIAK .........ccveeiiiiiicceeee e 12
Bl CASE ..o 12
Transparens rundt arbeidet med problemstillingen ..., 13
Akademisk og praktisk kunnskap — og samspillet mellom dem ...........ccocooovviiiiicnnnn, 14
A forske pa egen praksis i dialog med béde klinisk og teoretisk materiale................... 14
Refleksivitet rundt analySEPrOSESSEN........cviiiiiiieiiie et 15
MEITOMIOMIMEL ...t ettt 16
Relasjon til presten og Kirkelig SymbolSprak ............ccccovvvvviiiiiiisscscseess s 16
Overordnet analytisk 0g KINISK DIKK ..o 17
Refleksjoner rundt poSiSJONAIITEL...........cvoiiiiiii i 18
FOrSKNINGSETIKK ... e ree e 19
Forskningskvalitet: Reliabilitet, validitet 0g transparens ............ccccccevveeviecceecie e, 21



3 Teoridel om relasjonell sjelesorg, intersubjektivitet og demens...........cccccceoevveveieennenn, 23

3.1 Sjelesorg som intersubjektiv, relasjonell samtalepraksis...........cccccociiniiiinicinnn, 23
Intersubjektivitet som vitenskapsteoretisk paradigme med relasjonell retning................ 23
INtErSUDJEKEIV SJEIESOIT .....oveiiiiieie e 24
En utvidet forstaelse av MOtOVErfEringer .........ccovvvvviviiiiiieceee s 25
Intersubjektivitet 0g KIINISK SJEIESOIT ......civveiiiiiiiee e 25

3.2 Sjelesorgens kirkelige og relasjonelle identitet............ccccocovveve i, 27
Sjelesorg som kommunikasjon — i kirkelig kontekst — med en sjelesgrger ..................... 27
Sjelesorg, liturgi og Kirkelig SYmBOISPrak .........ccccveviveveriieriieeeee e 28
Sted 0Q FOM 1 SJEIESONGEN ......ecvieveeie ettt et sre e e sreenaeeneenres 29

3.3 Demens og eldre — en beskrivelse og konsekvenser for sjelesorg........c..ccccceevvennen. 30
Demens, kommunikasjon og ulike typer hukommelse ..., 30
Hvordan endres mellomrommet Ved demens?..........ccovveeieeneiie e 31
RITUAIET O FEMINISENS.....ccuiiiiiiie ittt 32
Artefakter 0g MINNEArDEIU ........c.ooi i e 33
Rommet som sted for levd liv 0g repreSentasjon ..........covvevvreeieneienesese e, 34

4. Analyse av det empiriske materialet i «Presten i Sjarken»...........cccoceveeiniiieninicnenen, 36

4.1: A lytte til det fySISKE FOMIMEL ..........cooveviieeeeeeee et 36
SAMLAIEKONTEKSTEN ...ttt 36
Mulighetsrommet gitt av artefakter i rommet ............ccoceeeviieie e 37

4.2: Alterduken som intersubjektiv artefakt ...........ccccocooiiiiiiici e, 38
Alterduken 0g relasjonshygging........cccooiieiirieieieie e 40
Sjelesorg som relasjon til en forvalter av ritualer .............ccooeveiiiiii 42
Alterduken som rituell artefakt om 1eVd IV ........c.covviiiiiiii e 43

4.3 Foto fra oppvekststedet som personlig artefakt ..., 46



KDBL ABL BF NUSEL VAT ..o eee et eee et e et e e e e steaeteseeeseeeseeseesseessesreeseeeseeseesneesseaneesees 46

Kirkesgndag — «alle var Med!» ... 49
4.4 Analyse av det relasjonelle mellomrommet ..., 50
A vare prest i det relasjonelle MelloMrOMMEL .........cc.cc.ovueruereeceeeeeeereesee e 50
Kommer presten med dgdshud? ..o 53
A MBLE SOMG UIBN OFG ...t 55
HUMOr 0g INErsUBJEKEIVITEL ......c.eoiiiiiiiec e 56
Presten som dgper, begraver 0g KONTIMMETEr .........coooiiiiiiiiiceee e 58
«Hvordan opplever du meg SOM Prest da?» ......c.cccveveiieieeieiie e 60
4.5 Oppsummering av analysen pa vei mot en drafting ............ccccccoeeeeeeeccccrcnnene, 61

5. Drefting av hvordan det kan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg i mgte med

BIAIE MEA TEIMENS ... bbbt b bbbt e e 63
5.1 Sjelesorg som relasjonell musiKalitet..............cccoovoeiieii i, 63
Relasjonelt mulighetsrom i musikk 0g SJeleSOrg........cccccvevveiiveiiiiie i 64
Stemmen og tonefallet til SJEIESBIGEIeN ........coovviiiiiiiicee e 65
TEMPO OF TIMING 1ottt e e s be et e s e e saeesteensesbeesaeennesnes 66
5.2 Artefakter og fysiske rom — arenaer for empati 0g leK..........ccccoevveviiiiiiececienen, 68
Materialitet DINAEr SAMIMEN...........cooiiiiiie e 68
Intersubjektivitet, artefakter 0g demMens ...........ccooveiiic i 68
REIASJON 0 1EK ... 69
DEIt FOM O EIMPALI.......eiuieiieiieieee ittt bbbt 70
Artefakter 0g deltakelSe ..o 72
Artefakter 0g overgangsobjekt ....... ..o 73
5.3 Hva kjennetegner relasjonell sjelesorg ved demens?..........ccccceevvvveieiieeneeceseennnn, 74
Hva skaper mulighetsrom — 0g hva bryter Kontakt?............ccoooveiiiiiineniiiseeee, 76
Forsonende naervaer. Lytting. Lydn@rhet. ... 77

\



5.4 Oppsummering av drgftingskapittelet ... 78

6 Konklusjon: Hvordan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg i mgte med eldre med

(0127 10 1=] 1T PSPPSR 79
Lek, empati 0g MUSIKAKITET ..........ccoiiiiiic e 79
Materiell og relasjonell intersubjJektiVItet...........coevveiiiieii e 79
StUIiens OVEITBIINGSVEITI ... ....ciiiiiieieiie e 81
Tanker om Videre fOrskNiNg.........ccooioiiieiiee e 84

ROM, ritualer 0g FEIASJONET ........ccuiiiiiiiei e 84

I 0= = L PR PROTTOR PRSP 86

RV T 1 o o USSR PSURRTI 90

Vi



1.Innledning

Jeg har i flere ar arbeidet som prest pa sykehjem med de gleder og utfordringer det gir. Etter
hvert begynte jeg a reflektere over relasjonen mellom sjelesorgpraksis og demens. Demens
handler om at det kognitive og spraklige mister betydning, og det utfordrer sjelesgrgerisk
virksomhet. Det ble en kreativ og faglig prosess a analysere, reflektere over og sgke
veiledning om hvordan et intersubjektivt rom kunne oppdages, utvikles og lyttes til. Mange
med demens har minner av en prest, og kanskje serlig som forvalter av kirkelige ritualer. Jeg

vil gi et enkelt eksempel som illustrerer dette.

En romanforfatter som drev bakgrunnsarbeid, spurte meg hva en prest gjar ved et dedsleie.
Det skjedde nesten ukentlig som prest pa sykehjem. En dgende har oftest lite tilgang til
ordene, slik en eldre med demens ogsa har. Forfatteren var mer opptatt av a beskrive rommet
og fenomenene der enn av hva som ble sagt mellom prest og beboer. Jeg tenkte meg litt om

0g sa:

"Det er ikke sa mange ord. P& dedsleie er jeg der bare. Ofte stille. Og sa lyser jeg ofte

velsignelsen.”

Jeg trodde lenge at ordene i sjelesorg matte veere flere, og at stillheten skulle fylles med noe.
Noen ganger er det tause spréaket usedvanlig rikt. A komme til denne erkjennelsen, tok lang
tid. Jeg leerte noe nytt om det & lytte og vaere sjelesgrger. A lytte relasjonelt kan handle om &
lytte bakenfor og i forlengelsen av det som sies, a vere til stede i gyeblikket eller a finne noe
konkret som vekker minner a knytte an til. Masteroppgaven «Presten i sjarken», som ogsa er
navnet pa det empiriske materialet, vil handle om & lytte til ord og det tause spraket, sanselig
sprak og kroppssprak. Veiene dit kan vaere stillhet og lytting, grundig faglig arbeid,
musikalitet og lek.



Problemstilling og avgrensning

Hovedproblemstillingen jeg vil besvare gjennom relevant teori og kvalitativ analyse av et

klinisk materiale er som fglger:

Hvordan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg i mgte med eldre med

demens?

Jeg vil na gi en kort definisjon av intersubjektivitet, og med det samme forsgke a gi en kort
faglig og klinisk plassering av temaet for oppgaven. Da trekker jeg fram teologen og
psykoanalytikeren Pamela Cooper-White, som presenteres naermere i fortsettelsen og i teori-
kapittelet i del 3. Hun bruker uttrykket «potential space» fra religionspsykologen Donald W.

Winnicott for & definere det intersubjektive rommet.

“The pastoral relationship involves intersubjectivity, a sharing of understandings and

meanings that arises in the “potential space” of exploration between us.”!

Relasjonen mellom sjelesgrger og konfident har et mulighetsrom («potential space») som ma
utforskes og oppdages. Det engelske «potential space» gir assosiasjoner til noe som ma
skapes, oppdages og kreativt finnes fram til, og det er det jeg vil forsgke & gjere gjennom
denne oppgaven. Mulighetsrommet er altsa ikke gitt en gang for alle, men er knyttet til den
konkrete samtalekonteksten og samtalerelasjonen. Nar jeg bruker mellomrommet som begrep,
er fokuset se&rlig det relasjonelle samspillet mellom sjelesgrger og konfident. Mellomrommet
er mye brukt i sjelesorgfaglig litteratur, eksempelvis hos institusjonsprestene og forskerne
Dalaker/ Stifoss-Hanssen/ Hayland Lavik.? Jeg bruker ogsd «mellomrommet» for &
tydeliggjere, i dialog med tidligere faglige bidrag, at nettopp mellomrommet mellom
sjelesgrger og konfident endres ved demens. Mellomrommet er grunnleggende relasjonelt og
pavirkes av sin kontekst, og derav faglger begrepet relasjonell sjelesorg. Den pastoralkliniske

utdanningen (PKU), mener jeg arbeider med relasjonell sjelesorg slik jeg har beskrevet.

! Cooper-White 2004, Shared Wisdom, vii. Se ogsa Winnicott 1991, Playing and Reality, 1f.115f.
2 Se Dalaker et al. 2023, «Sjelesorg som rituell praksis.»

2



Intersubjektivitet er et vitenskapsteoretisk begrep, og det angir en metodisk posisjon i denne
oppgaven. Intersubjektivitet viser til et metodisk paradigme i vitenskapsteori, i dette arbeidet
representert ved Cooper-White. Dette paradigmet apner for et gjensidig og dynamisk
relasjonelt samspill i klinisk sjelesorg, som er et avgjgrende premiss for denne oppgaven.®
Dette uttrykkes gjennom begreper som relasjonell sjelesorg og relasjonelt samspill, og jeg vil
oftest bruke disse begrepene nar det er snakk om det relasjonelle, kliniske arbeidet i analyse
og drgfting. Mulighetsrommet oppfatter jeg som et noe bredere begrep enn mellomrommet,
og ikke avgrenset til det relasjonelle, men i det store og hele brukes de om hverandre i denne

oppgaven.

Det empiriske materialet er hentet fra eldre med demens pa sykehjem. Det innebzrer ogsa at
problemstillingen serlig gjelder eldre med demens pa sykehjem. Jeg har valgt a ikke avgrense
problemstillingen til eldre med demens pa sykehjem. Funnene jeg gjer vil kanskje veere serlig
relevant for en prest pa sykehjem, men jeg mener at sykehjemskonteksten ikke er avgjerende
for funnene jeg gjar, men snarere relasjonen. Det er serlig det jevne narvaret av prest som
blir bestemmende for den sjelesorgen som finner sted. Denne kontinuiteten i relasjonen i mitt

materiale er viktigere enn om sjelesorgen foregar pa institusjon.

Kort om det kliniske materialet jeg analyserer

Under pandemien fikk jeg tid til & utforske egen sjelesorgpraksis. Denne tiden brukte jeg til &
skrive ned klinisk materiale som sykehjemsprest. Materialet som analyseres er skrevet ned
etter tradisjon fra pastoralklinisk utdanning i Norge. Det bestar av cirka ti enkeltsamtaler over
fire maneder mellom juni og september 2020, til ssmmen 30 sider tekst og 12 500 ord. Jeg
mgter en beboer pa sykehjemmet.* Jeg tilkalles av pargrende, og jeg knytter kontakt ved &

sparre beboeren om hijelp til a reparere en alterduk. De fleste samtalene foregar pa rommet til

3 Se mer om dette i del 3.1.
4 Se ogsa del 4.1 om beboeren og konteksten for samtalen.

3



beboeren. Beboeren har en mild grad av demens, er sosial og ganske verbal, men preget av

sykdom.®

Faglig plassering i sjelesorgfeltet

Den faglige sammenhengen for denne oppgaven er den den relasjonelle sjelesorgtradisjonen. |
denne tradisjonen star arbeidet med det kliniske mellomrommet sentralt. Den har szrlig
framtredende faglige representanter i grunnleggeren av PKU, Antony Boisen, og i det
omfattende forfatterskapet til Charles Gerkin, eksempelvis hans bok The Living Human
Document (1984).° Boktittelen var et uttrykk Boisen brukte farste gang, og det viser til den
enkeltes livsfortelling og livskontekst som stedet for og tema i sjelesgrgerisk virksomhet.
Begge disse forfatterne kan finnes igjen i litteraturlister og undervisning pa PKU-kursene i
Norge. Boisen og Gerkin er viktige faglige stemmer underveis mot et intersubjektivt
paradigme i sjelesorgfaget. Pamela Cooper-White er sentral i en nyere utgave av relasjonelt
orientert sjelesorg. Hennes saerpreg er bruk av kasuistikker, som nettopp setter sgkelyset pa

det relasjonelle.”

Konteksten for mitt kliniske arbeid er sjelesorg overfor personer med mild eller moderat
demens.® Langtkommet demens vil vaere kjennetegnet av et langt mer fragmentert spraklig
uttrykk og mangel pa sammenhenger enn i mitt materiale. Det er forsket og skrevet ganske
lite pa sjelesorg overfor personer med demens i norsk kontekst, selv om arbeidsfeltet har hatt
gkende faglig oppmerksombhet i senere ar. Sarlig relevant er det kliniske og teoretiske
innsteget i artikkelen fra 2023, «Sjelesorg som rituell praksis. 120 mgter mellom en person
med demens og en prest — en casestudie.» Den er skrevet av sykehjemsprest Anna Dalaker og

to forskere med sykehusprest-erfaring, Hans Stifoss-Hanssen og Marta Hgyland Lavik.®

> Se mer om klassifiseringen av ulike grader av demens i del 3.3.

6 Se Gerkin 1984, The Living Human Document. Se ogsa teorikapittelet, del 3.2 om «Sjelesorg, liturgi og kirkelig
symbolsprak.»

" Cooper-White 2004. Kasuistikker innleder hennes bok, og er ogsa et gjennomgaende perspektiv.

8 Hughes et al.1984, «A New Clinical Scale for the Staging of Dementia».

° Herifra og ut avsnittet fra Dalaker et al. 2023.

4



Denne studien peker pa gode retninger i det faglige arbeidet med sjelesorg overfor personer
med demens. Artikkelen viser hvor lite det har veert arbeidet akademisk med klinisk sjelesorg

overfor personer med demens. | senere leerebgker er temaet sa a si fravaerende.

Valg av litteratur

Shared Wisdom - Use of the Self in Pastoral Care and Counseling (2004) av Pamela Cooper-
White er hovedlitteraturen for a belyse sjelesgrgerisk arbeid med intersubjektivitet, og mer
avgrenset i det relasjonelle mellomrommet. Hun vender stadig tilbake til den hermeneutiske
vekslingen mellom & beskrive og & fortolke.*°Cooper-White er selv veileder i American
Association of Pastoral Counsellors (AAPC), som er den amerikanske grenen av PKU.
psykoanalytiker og professor i teologi. Hun har ogsa musikkutdanning og erfaring som
operasanger. | framstillingen av Shared Wisdom av Cooper-White vil jeg forst og fremst

fokusere pa framstillingen av intersubjektivitet og relasjonell sjelesorg, ogsa i et historisk riss.

Sa har det veert viktig a utvide det sjelesorgfaglige blikket for a fa tak i bade hvordan det
intersubjektive kan skapes, og hva slags rom det er mulig a skape. For a koble meg pa den
nyere nordiske sjelesorgsamtalen, henter jeg inn perspektiver fra nordiske forskere i feltet. For
en nyere forstaelse av sjelesorg bruker jeg artikkelen «En porgs innsirkling av sjelesorgfaget»
(2020) av professor Anne Austad, som har jobbet mye med sorg og sjelesorg, og danske
Christine Tind Henry-Johannessen, den siste med en del bidrag inn mot traumefeltet. En
sentral artikkel er ogsa «Sjelesorg som rituell praksis» (2023) av sykehjemsprest Anna
Dalaker og teologiprofessorene med erfaring som sykehusprester, Hans Stifoss-Hanssen og
Marta Hegyland Lavik.!* Artikkelen er helt ny og belyser og grenser opp mot tematikken i
denne masteroppgaven, bade metodisk, kontekstuelt og sjelesorgfaglig. Boken Att Gppna et
slutet rum (2020), redigert av Jonas Idestrém og Gunnilla L. Edberg, gir en teologisk

fortolkning av samspillet mellom sjelesgrgerisk narveer og liturgi. Den er viktig i mitt

10 Cooper-Whites pastorale metode, se Cooper-White 2004: 80-81.
11 Dalaker et al. 2023.

5



prosjekt for & binde sammen intersubjektivitet og ritualer, samt den teologiske forstaelsen av

sjelesargerisk virksomhet.

Det er ogsa to baker som er viktige som bakgrunn for mitt prosjekt. Religious and Social
Ritual - Interdisciplinary Explorations (1996) av teologiprofessor Michael B. Aune og
professor i religionspsykologi, Valerie DeMarinis, er en mye brukt studie om ritualer.*? Rom,
etikk og livsverden (2017), redigert av professorene Trygve Wyller og Inger Marie Lid, var
sentral for & oppdage faglige og kliniske sammenhenger mellom det fysiske rommet og
relasjonell sjelesorg.™® Supplerende litteratur om sjelesorg og artefakter hentes inn i begrenset

utstrekning for a belyse problemstillingen og det kliniske materialet.

Formal

Jeg har savnet faglige bidrag om relasjonell sjelesorg i mgte med en lite belyst utfordring i
sjelesorg: Demens. Sjelesorg overfor demensrammende «er nesten ikke tematisert i norsk
relevant faglitteratur.»'* Jeg haper & kunne si noe om kompenserende sjelesargeriske
ferdigheter og sjelesorgpraksiser nar sprak og kognitive evner reduseres. Mitt bidrag vil serlig
belyse det relasjonelle mellomrommet, som det er skrevet lite om i denne saregne konteksten.
Kanskje kan de serlige utfordringene ved demens vise hvordan sjelesorgen ikke bare arbeider
med det verbale spraket, men ogsa med det sanselige og det tause spraket, eksempelvis

gjennom bruken av ritualer.

«Presten i sjarken» henter materiale fra en utpreget folkekirkelig kontekst, der deltakelse i
ritualer er viktig. «Prester de dgper og konfirmerer og sann,» forteller min konfident. Det
eneste forskningsprosjektet som faglger en demensrammet over tid som sjelesgrger, er fra en
ganske annen kirkelig kontekst. Dalakers konfident (2003) har en lavkirkelig, aktiv kristen
bakgrunn i Rogaland. Min konfident etterspgr ikke deltakelse i trospraksiser som bgnn og

2 Aune/ Demarinis 1996, Religious and Social Ritual — Interdisciplinary Explorations.
13 id/ Wyller 2017, Rom, etikk og livsverden.
14 Dalaker et al. 2023: 72.



bibellesning, men & ha en relasjon til presten.'® «Presten i sjarken» handler om en prest mer

kjent som seremonimester enn som sjelesgrger.

Disposisjon

Denne masteroppgaven i klinisk sjelesorg har seks kapittel: Innledning, metode, teori, analyse

av materialet, drgfting av problemstilling og konklusjon.

| metodekapitlet gar jeg neermere inn pa det kliniske materialet jeg skal analysere, hvordan det
er blitt til og hvorfor det er blitt valgt, samt ulike utfordringer og muligheter ved & anvende

kvalitativ metode pa et slikt materiale. Forskningsetiske problemstillinger tas ogsa opp.

| teorikapitlet i del tre har jeg tre hoveddeler: Sjelesorg som intersubjektiv samtalepraksis
belyses farst, far jeg gar naermere inn pa sjelesorgens sarlige kirkelige og relasjonelle

identitet. Til sist sier jeg noe om demens og eldre.

| analysen i del fire belyser jeg problemstillingen gjennom tre hovedkategorier: Det fysiske
rommet. Artefakter. A arbeide relasjonelt i sjelesorg. Det relasjonelle arbeidet utfoldes
gjennom & se pa bruken av emosjoner, kropp, det verbale og humor.

| drgftingen i del fem belyser jeg tre hovedspgrsmal for & besvare problemstillingen: Hva
kjennetegner sjelesorgen ved demens? | dette er det sentralt & si noe om hvordan
mellomrommet endres ved demens. Det andre hovedspgrsmalet er hvordan artefakter og
fysiske rom kan veere arenaer for empati og lek, som eksempel pa relasjonelt samspill. Det

tredje spgrsmalet er hva som kjennetegner relasjonell sjelesorg ved demens.

Jeg oppsummerer bade i analysen og i drgftingen, og i forlengelsen av dette antyder jeg noen

konklusjoner i del seks, og peker pa muligheter for videre forskning.

15 Se kontekstbeskrivelse i Dalaker et al. 2023: 74. Se ogsa del 4.1 for kontekstbeskrivelse av min konfident.
7



2. Metode

Begrunnelsen for & bruke kvalitativ metode

| denne oppgaven vil jeg bruke kvalitativ metode for a belyse et klinisk materiale fra egen
sjelesorgpraksis som prest pa sykehjem. Det mangler kvalitative studier av sjelesorg overfor
personer med demens.*® Metoden er serlig egnet for & beskrive en yrkespraksis og hvordan
den forholder seg til andre relevante praksiser, eksempelvis den nevnte sammenhengen
mellom sjelesorg og liturgi. A fortolke det kliniske materialet som fortelling og relasjon og &
fa gye pa de fenomenene som finnes der, vil vere sentralt. Det & studere relasjonell
samhandling, som sa tydelig er fokus i den sjelesorgtradisjonen jeg jobber i, er kvalitativ

forskning godt egnet til.%’

Fleksibilitet og penhet er styrker ved en kvalitativ tilneerming.'® Problemstillingen er ikke
gitt far jeg har samlet og begynt & se pa kliniske observasjoner. Studien har en derfor en
utforskende tilnzerming som sgker a kartlegge og videreutvikle eksisterende sjelesorgpraksis.
Seerlig viktig er det at en kvalitativ tilnerming kan gi stemmer til noen som sjelden gis
stemme: Mottakere av sjelesorg pé& sykehjem.® Dette beskrives av flere som sarlig vanskelig
tilgjengelig informasjon, og det kreves sarskilt klinisk trening a praktisere sjelesorg i mgte
med eldre med demens.?’ Det gjor erfaringsmaterialet fra mottaker av sjelesorg sveert
vanskelig tilgjengelig. Det faglger av bade forskningsetiske utfordringer, som jeg kommer
tilbake til, og forstaelsen av presters taushetsplikt. 1 en kvalitativ tilneerming ligger det noen
seregne muligheter: Kontekst- og individavhengige forhold vil lettere komme til syne i det
kliniske materialet. A kjenne den enkelte og konteksten er avgjgrende for & bygge relasjon.
Tilgangen til informasjon fra egne konfidenter er avgjgrende for & besvare problemstillingen
jeg har valgt, likesa at jeg er til stede i det samme rommet. «Man laerer mest av egne
konfidenter,» har jeg hart og erfart i pastoralkliniske kurs.

16 Dalaker et al. 2023: 72. 87.

17 Se Cooper-White 2004: 128. Her summerer Cooper-White opp hvordan man kan bruke seg selv i egen
sjelesorgpraksis, og hvordan dette foregar i samspill med den andre.

18 Stigum Gleiss/ Sather 2020, Forskningsmetode for lzererstudenter. A utvikle ny kunnskap og praksis, 30-31.

19 Tilsvarende perspektiv hos Wyller/ Lid 2017: 11-12.

2 Dalaker et al. 2023: 76.



| analysen av materialet vil jeg arbeide hermeneutisk. All relasjonell sjelesorgvirksomhet er
fortolkninger av den andre og mellomrommet spesielt.! Pamela Cooper-White er spesielt
metodisk opptatt. Hun tydeliggjer sasmmenhengen mellom det hermeneutiske og relasjonelle:

“The more we are able to tune in to our own inner perceptions and to reflect on these
in a thoughtful way, the more sensitively we will also be able to tune in to the nuances

of the helpee’s feelings, wishes, and experiences.”??

Fortolkningen av en selv og konfidenten skjer bade i det kliniske arbeidet der og da, og som
pagaende ettertanke og refleksjon etterpa, med det siktet & gke kvaliteten pa egen
sjelesorgpraksis. Det apner for & undersgke bade egen sjelesorgpraksis og den serskilte

konteksten og de utfordringer og muligheter som ligger der.

A forske pa egen sjelesorgpraksis og lange samtaleforlgp

Fordi jeg metodisk bruker nye veier til & finne kunnskap, og da serlig maten jeg har skrevet
detaljerte feltnotater, kan jeg ogsa ga dypere i en tematisk analyse enn det som har veert gjort
tidligere. Ved a reflektere over egen Kklinisk praksis i mgte med et avgrenset klinisk materiale,
kan jeg skrive fram relasjonelle og praktiske-utavende yrkesferdigheter.? Blant
sykehjemsprester som har reflektert over egen klinisk praksis, har bare Anna Dalaker sett pa
en langvarig sjelesorgrelasjon i demensomsorgen. Nybrottsarbeidet ved min studie er bade at
jeg har tatt notater fra en langvarig sjelesorgrelasjon i demensomsorg og at jeg har skrevet
case pa den maten som er jobbet fram i den pastoralkliniske utdanningen. Maten materialet er
samlet inn pa, gjgr det mulig & ga sa dypt inn i tematikken som til det intersubjektive. Ingen
har, sa vidt jeg vet, forsket pa egen sjelesorgpraksis som sykehjemsprest og satt sgkelys pa en

langvarig relasjon og det intersubjektive gjennom dette samtaleforlgpet.

2L Malterud 2017, Kvalitative forskningsmetoder for medisin og helsefag, 92. Se ogsa Cooper-White 2004: 6.
22 Cooper-White 2004: 8
2 Dalaker et al. 2023: 72-73.



Innsamling av materialet

Jeg har skrevet kliniske notater fra egen sjelesorgpraksis over ni maneder i 2020. Noen av
disse tok form som stikkordsnotater med vekt pa det intersubjektive rommet, og da brukte jeg
Cooper-Whites modell for pastoral metode.?* Jeg laget en forenklet framstilling av denne
som gjorde det mulig & notere ned raskt. Det ble en daglig rutine over noen maneder. Det gav
meg oversikt over hvordan jeg arbeidet relasjonelt og intersubjektivt, og hvordan dette tok
ulik form etter hvem jeg snakket med. Et materiale fanget serlig min interesse, og det er

materialet jeg har valgt & fokusere pa i denne oppgaven.

Jeg har valgt a kalle det kliniske materialet jeg skal belyse «Presten i sjarken.» Beboeren jeg
har samtaler med er vokst opp i et kystmiljg med et Kirkelig naervaer, men preget av besgkende
prester fra fastlandet. Da beboeren jeg hadde samtaler med var ung, kom den lokale presten pa
besgk i sjarken til fiskerne. Anledningen var den lokale kirkesgndagen. | materialet «Presten i
sjarken» mgter vi en beboer pa sykehjem i mgte med sykehjemmets faste prest. Jeg
presenterer samtalekonteksten naermere i analysekapittelet.?® 1 det kliniske materialet «Presten
i sjarken» er det snakk om en mild til moderat form for demens.?® «Presten i sjarken» bestar
av ti enkeltsamtaler over fire maneder. De finner sted mellom juni og september 2020.
Nedskrevet utgjar det 30 sider tekst og 12 500 ord. Det er et opphold pa fire uker gjennom
sommerferien. Hver samtale ble skrevet ned etter eget minne samme dag som den fant sted,
men det ble aldri tatt notater eller opptak i samtalen. Balansen mellom det vennskapelige og
det profesjonelle er sgkt ivaretatt ved & ha en uke mellom alle samtalene, ogsa i de tilfeller der
beboer gnsker hyppigere mater. Samtalene har som oftest vert pa beboerens rom, og det
handler om et skjermet og kjent miljg. Ansvarlig helsepersonell har som regel veert informert

om samtalene i forkant og kunne forberede beboeren. De gangene beboeren gnsket det, har vi

24 Se vedlegg 2, Shared Wisdom. Jeg tar utgangspunkt i Cooper-Whites fem-leddede modell, tidligere referert til
som hennes pastorale metode.

% Se del 4.1

% Se Hughes et al. 1984. Se ogsa kapittel 3.3.

10



snakket sammen pa en fellesstue, men jeg har da styrt unna sensitive temaer. Slik har jeg

forsgkt & beskytte beboeren mot a dele personlig informasjon i apne, tilgjengelige rom.

Maten materialet er blitt nedtegnet pa

Alle samtaler ble nedtegnet etter sasmme mgnster med replikker i en kolonne og non-verbal

kommunikasjon, egne assosiasjoner og alternative samtalevalg jeg tenkte pa underveis i

samtalen eller like etterpa i en annen kolonne, og det er forenklet framstilt under, men en

oppdiktet, men sannsynlig dialog, for a fa fram hvordan nedtegningen av materialet har

vert.?’

Replikker i samtalen, altsa alt som blir sagt

Non-verbal kommunikasjon i samtalen

P (prest) Hei, jeg heter Arne og er prest her.
Kan jeg sette meg ned?

Jeg ser an kroppsspraket til beboeren, searlig
ansiktet. Det virker om at jeg er velkommen.

B (beboer) Ja, det kan du gjerne. Jeg har

vaert nysgjerrig pa hvem som er prest her.

Jeg spar om jeg kan finne meg en stol. Sa
setter jeg med ned hos beboeren. Jeg aner at

han ser meg litt an.

Hva driver du med her du da? Snakker du

mest om triste ting?

Han sier det med et glimt i gyet. Har hodet
litt pa skakke og smiler litt. Jeg lurer pd om
han tester meg litt. Beboeren tar en
sjokoladebit fra nattbordet og drikker litt

vann.

Ja, det kan veere triste ting. Men jeg haper jo
a kunne vaere en a dele hverdag og gode ting

med ogsa. Men det er klart: Prester jobber

Beboeren setter seg langt tilbake i stolen,

blir liggende litt i sittestillingen.

27 Se vedlegg 1 — «Samtalerapport — Mal». P er forkortelsen for «prest», b er forkortelsen for «beboer».

11




en del med sorg og det triste. Har du hatt
kontakt med prest for, du?

Malen som er brukt er kjent fra pastoralklinisk utdanning i Norge, og til dels ogsa
internasjonalt, ofte referert til som verbatim eller samtalerapport. Den har ogsa en veileder
som serlig vektlegger falelser og relasjoner.?® Det er ikke snakk om & gjare interviju i
samtalekonteksten, men faktisk sjelesorgpraksis. Det gjar det til en slags ikke-strukturert
gyeblikksbeskrivelse med ganske mange detaljer. Ingen problemstilling er gitt i forkant, men

problemstillingen er blitt til i mgte med det kliniske materialet.

Ord, falelser og kroppssprak

En styrke ved dette kvalitative materialet er at bade verbal og non-verbal informasjon inngar i
det transkriberte materialet. Det er velkjent fra forskningslitteraturen at kognitiv, spraklig og
emosjonelt funksjonstap, som mange har pa sykehjem, gker betydningen av non-verbal
kommunikasjon. Da er det ngdvendigvis viktig & fange opp det non-verbale med betydning
for kommunikasjonen for & belyse sjelesorg i mgte med eldre med demens.?® Den hgyre
spalten i samtaleloggen, den non-verbale delen av samtalen, ivaretar tanker, folelser og
kroppslige og fysiske observasjoner i samtalerommet som gir grunnlag for & mangvrere
klinisk i samtalerommet. Dette er et sentralt og litt kritisk punkt i den valgte
forskningsmetoden. Jeg er den eneste som kan rapportere om mitt faktiske naervaer i rommet,
og jeg opplever og ser og far med meg det jeg gjer. Dette er slik all klinisk virksomhet
foregar, med de muligheter og blindsoner det alltid vil gi. Samtidig hadde det ikke veert noe

materiale uten at jeg hadde veert i rommet — som prest og i ettertid som forsker.

Ett case

Nar jeg har valgt & avgrense meg til ett case, handler det om muligheten til & ga i dybden og
bredden av det intersubjektive. Det intersubjektive utspiller seg nettopp som
samhandlingsmgnstre, eksempelvis som mulige sammenhenger mellom ulike kirkelige

praksiser som sjelesorg og liturgi. Det interessante da er ikke mange ulike case, men snarere

28 Se vedlegg 1.
29 Se for eksempel Dalaker et al. 2023: 71.86.

12



det spesielle som blir til i mgte med den enkelte. Den nyligste studien av sjelesorg overfor
personer med demens anbefaler ogsa denne kvalitative metoden anvendt pa et case for a
skaffe til veie kunnskap om faktisk sjelesorgpraksis.

Det er ulike mater & balansere og utfordre forskerens blindhet for egen posisjon nar jeg har
avgrenset klinisk materiale. For det farste er det a skrive ned et case en mate a gjere
materialet transparent og mulig & analysere for flere lesere. Jeg har hatt 10-12 kvalifiserte
lesere av materialet; Dels prester pa institusjon med omfattende pastoralklinisk trening, dels
forskere pa metode og sjelesorg. Det har tatt form som faglig gjennomgang av hele eller deler
av materialet. Det har bidratt til & apne materialet for nye tolkninger, ogsa for meg. Det er
ogsa et element av tid som bidrar til & skape en stgrre distanse til det ene caset. Samtalene
foregar over tid, det er fire ukers opphold gjennom sommeren. Fra det kliniske materialet ble
skrevet ned er det ogsa to til tre ars opphold fgr masteroppgaven ble skrevet og materialet
analysert. I mellomtiden har jeg opparbeidet meg annen kunnskap, jobbet i andre

sammenhenger. Det empiriske materialet har fatt modne.

Transparens rundt arbeidet med problemstillingen

Det Kkliniske, transkriberte materialet og problemstillingen pavirket hverandre gjensidig i flere
runder. Pa et tidlig tidspunkt i oppgaveskrivingen forsgkte jeg a se om jeg kunne undersgke
sammenhenger mellom kristen sjelesorg og liturgiske praksiser. Opprinnelig var
problemstillingen «Hvordan kan sjelesorg anvende liturgisk praksis i mgte med eldre pa
sykehjem?» Jeg observerte at liturgiske praksiser var et viktig innslag i sjelesorg pa sykehjem,
og jeg lurte pa hvordan samspillet kunne analyseres og manstre gjenkjennes. En
problemstilling avgrenset til sammenhengen mellom sjelesorg og liturgi ville ogsa avgrense
funnene mine i analysen. Jeg gikk bort fra denne problemstillingen fordi den laste tolkningen
av det empiriske materialet for andre mulige tolkninger og perspektiv. Sammenhengen

mellom sjelesorg og liturgi var dessuten mer a betegne som en bi-effekt av den sjelesgrgeriske

30Dalaker et al. 2023: 72.
13



relasjonen enn som et hovedfunn i «Presten i sjarken». Etter hvert framstod det liturgiske i
materialet mer som ritualer enn liturgiske handlinger. Relasjonen er selve kontaktpunktet, det
intersubjektive slik det spiller seg ut i relasjon. Det var s&rlig andre lesere av materialet som
hjalp meg til & oppdage dette. Oppdagelsen vekket gnsket om a belyse det relasjonelle

mellomrommet spesielt.

Akademisk og praktisk kunnskap — og samspillet mellom dem

Nar jeg sper hvordan det intersubjektive rommet kan skapes, hentes svarene bade fra egen
klinisk observasjon og konfidenten selv. Samspillet mellom det jeg ser og harer, refleksjonen
over det som skjer i samtalerelasjonen og innspill fra relevante fagdisipliner en dialektisk
prosess. Den reviderte problemstillingen jeg nevnte, er et resultat av en slik prosess. A arbeide
pa denne maten er et resultat av den empiriske vendingen innen teologi- og humaniora-
fagene, i praktisk-teologi sarlig representert ved Don Browning.®! Slike prosesser foregar
bade overordnet, som i arbeidet med & finne forskningsdesignet til denne oppgaven, men ogsa
Izpende mens sjelesorg utaves. A jobbe i det intersubjektive rommet handler om & bli var
signaler i samtalen, forankre dem faglig og a ta kliniske valg deretter.

A forske pa egen praksis i dialog med bade klinisk og teoretisk materiale

For & fa ny kunnskap om sjelesgrgerisk praksis, ma ndverende praksis kartlegges. Det skjer
gjennom det innsamlede materialet fra egen praksis, i mitt tilfelle «Presten i sjarken.» Slik
sikres det at problemstillingen ikke er en teoretisk, men en praktisk-erfart problemstilling.
Samtidig sikrer tilfanget av aktuell teori, bade fra teologi og tverrfaglige stettefag, at «Presten
i sjarken» settes inn i en aktuell forskningskontekst. Sjelesorgfaget har flere faglige stemmer,
0g pa sitt beste er den faglige litteraturen basert pa analyse av klinisk materiale og faglige

refleksjoner. Shared Wisdom falger en slik metodikk.

31 Se Miller-McLemore 2016, «Academic Theology and Practical Knowledge», 193-198.
14



Kasuistikk, faglig diskusjon og analyse av det kliniske materialet gar bade parallelt og frem
og tilbake. Det a skrive ned «Presten i sjarken» og analysere underveis med relevant teori,
hjalp meg ogsa til & oppdage nye manster og metoder i egen sjelesorgpraksis, og dette
pavirket igjen problemstillingen. Siden materiale ble samlet inn over sa lang tid, hadde jeg
ogsa mulighet til & ta med meg nyoppdagede mgnstre og nyoppdaget faglighet tilbake il
samtalerommet, og sann sett prave dem ut i praksis. En styrke ved prosjektet er den plassen
aktuell forskningslitteratur har hatt bade i forkant av, underveis og etter innsamlingen av
materialet. Helt konkret har jeg lest en del faglitteratur om sjelesorg og demens over 7-8 ar,
samt veert i relevante faglige fora med sykehjemsprester og prester med erfaring fra
veiledning og pastoralklinisk virksomhet. Jeg er ogsa selv en prest med veiledningserfaring og
erfaring fra pastoralkliniske kurs. | sum gjer dette at den faglige lesningen spisses og henter
sparsmal fra klinisk virksomhet i et faglig nysgjerrig kollegafellesskap. Det er dermed en

pagaende dialog mellom sjelesgrgerisk faglighet og praksis over lang tid.

Refleksivitet rundt analyseprosessen

For & selv fa gye pa det jeg ansker a belyse i egen sjelesorgpraksis, har jeg vert ngdt til a
veksle mellom & skrive ned verbatim og arbeide med aktuelle analyseredskaper. En utfordring
ved dette er & ikke la samtalematerialet bli for preget av problemstillingen og det jeg sarlig
leter etter. | noen tilfeller vil jeg trolig ta samtalevalg preget av det jeg forsgker a analysere
faglig. Et annet element som kan veere krevende, er & motsta fristelsen til & skrive inn kliniske
refleksjoner i materialet, som om de var til stede der og da, og ikke etter selve samtalen.®? | en
metodisk tankegang der praksis og teori skaper ny praksis, er samtidig dette momentet en del
av det & skape og utvikle ny sjelesorgpraksis. Jeg vil na utdype vekslingen mellom det
kliniske og teoretiske ved a se pa relasjonen til presten og det kirkelige symbolspraket — far
jeg vender tilbake til vekslingen mellom det overordnede, analytiske og det kliniske blikket.

32 Refleksjoner over det kliniske materialet svarer til den hgyre spalten i malen for verbatims.
15



Mellomrommet

Jeg forsgkte i farste omgang a analysere «Presten i sjarken» ved hjelp av sjelesgrgeriske og
liturgiske kategorier. Problemet jeg da statte pa, var at de liturgiske kategoriene var mange,
mens de sjelesgrgeriske kategoriene var bade fa og vage. Det kan virke som om konfidenten
er mer kjent med presten som forvalter av ritualer enn som relasjonell sjelesgrger. Dette kan
speile bade hennes alder og tidligere erfaringer med prester. Presten er mer synlig i «Presten i
sjarken» som forvalter av dap, gudstjeneste og gravferd enn som sjelesgrger. Hun snakker
fortrolig med meg om at «presten de dgper og begraver.» | lys av den sjelesgrgeriske
relasjonen i natid kan vi ogsa snakke om at presten kommer om bord i sjarken. Vi far en

relasjon.

Jeg har valgt en tematisk analyse av det kliniske materialet. | analysen anvender jeg Braun og
Clarkes «Using Thematic Analysis in Psychology» (2006). En slik analyse gir meg mulighet
til & sette noen overordnede overskrifter for analysen, hentet fra «Presten i sjarken.» Fordi jeg
har brukt mal for verbatim fra pastoralklinisk utdanning, gir jeg innledningsvis en beskrivelse
av samtalekonteksten, rommet og beboeren. Rommets betydning har en plass i nyere litteratur
om demens og kommunikasjon.®® Temaene jeg velger & sette sgkelys pa skal ha sammenheng
med det & arbeide relasjonelt og intersubjektivt, og sentralt er det a finne ut hvordan det
intersubjektive blir til i denne samtalerelasjonen. Braun og Clarke viser hvordan kvalitativt
arbeid handler om a trekke ut essens, mening og sammenheng. Jeg la derfor stor vekt pa a
finne en struktur som fanget ngkkeltema inn mot problemstillingen. Jeg identifiserte tre
teoretiske tema, avledet av analysen av det empiriske materialet: Relasjonen. Rommet.
Artefakter. Det relasjonelle er gjennomgaende i alle de analytiske kategoriene, sa det er bade

et overordnet og et spesifikt tema i analysen.

Relasjon til presten og kirkelig symbolsprak
Det vil veere sentralt a fa fram endringer i hvordan konfidenten forteller om seg selv i relasjon
til presten, som tar opp i seg tradisjonen fra den narrative sjelesorgen til Boisen og Gerkin,

men ogsa det relasjonelle fra Cooper-White. Jeg oppdaget tidlig at jeg trengte a etablere noen

33 Se del 4.1, som innleder analysen av verbatim.

16



overordnede mganstre for a fa tak pa essensen i det kliniske materialet. Dette er ogsa anbefalt
av Braun og Clarke.3* Disse etablerte jeg ut fra to analytiske spgrsmal til materialet, og de er

underliggende hjelpespgrsmal i analysekapittelet:
Hva skjer underveis i samtaleforlgpet med relasjonen og mellomrommet?
Hvordan skjer dette, og hvilke virkemidler er i bruk for at det skal skje?

Disse spgrsmalene er ikke underproblemstillinger, men mine underliggende hjelpespgrsmal i
selve analysen av hovedproblemstillingen. Det intersubjektive rommet skapes serlig av
artefakter.® Det har ogsa veert nyttig & se nar og hvordan konfidenten tar i bruk kirkelig
symbolsprék, artefakter og liturgi.**A se hvordan artefaktene blir til, hvem som fortolker dem
og hvilket fortellingsunivers de kobles til, blir en mate & undersgke den sjelesgrgeriske

relasjonen pa.

Overordnet analytisk og klinisk blikk

For a kunne etablere en reflekterende, analytisk stemme nar jeg selv er sjelesarger i
materialet, trenger jeg bade et overordnet analytisk og et mer naergaende, relasjonelt klinisk
blikk. Det intersubjektive reflekteres i begge disse analytiske posisjonene, men det kliniske
blikket fanger opp hvordan jeg lytter, fgler, responderer og agerer der og da. Det mer
reflekterende er i all hovedsak refleksjon over klinisk praksis. Da vil teologiske refleksjoner,
analytiske kategorier, mgnstre og sammenhenger og tverrfaglige blikk gli over i hverandre.
Den klinisk observerende og analytisk-reflekterende tilneermingen, kan sees i sammenheng
med den metodiske modellen for praktisk-teologi nevnt over, der nettopp sjelesorgpraksis og
faglig refleksjon over praksis spiller ssmmen i en hermeneutisk prosess. Jeg oppdaget nar jeg
skulle analysere «Presten i sjarken» hvor viktig det var & undersgke hvordan jeg lyttet, hva jeg
fikk med meg og hvordan dette ogsa har en reflekterende og faglig-analytisk side. Det faglig-
analytiske handler om a fortolke det jeg ser og harer og sette ut i sjelesgrgerisk praksis. Den

sjelesargeriske relasjonen, den analytiske prosessen med «Presten i sjarken» og det & skrive

34 Braun/ Clarke 2006, «Using Thematic Analysis in Psychology», 79.
% Se del 4.2 og 4.3 spesielt.
3 Se del 3.2 som teoretisk bakgrunn om dette.

17



analysen, er pd mange mater parallelle prosesser. Jeg har gnsket at dette ogsa gjenspeiles i den

lgpende analysen av et klinisk, analytisk og fortellingsnaert tema.

Jeg har lest og notert refleksjoner og observasjoner i mgte med «Presten i sjarken» i flere
runder, men jeg lot materialet ligge i to ar fra november 2021 til november 2023 uten & se pa
det. 1 2023 og 2024 har jeg lest gjennom det flere ganger, men ogsa stolt en del pa det
relasjonelle og emosjonelle minnet mitt fra samtaleforlgpet. Det relasjonelle mellomrommet
beskrives ganske langt pa vei i et nedtegnet klinisk materiale. Som nedskrevet materiale fra
egen praksis kommer det ogsa godt under huden. Far jeg skrev teoridelen leste jeg «Presten i
sjarken» med tanke pa hva slags teori jeg trengte for a analysere materialet, og jeg laget fire
overskrifter for sammenhenger og utviklingstrekk jeg fant. Flere av disse overskriftene speiles
i starre eller mindre grad i analysen av materialet. Det har altsa veert en vekselvirkning

mellom teoretisk tilfang og klinisk observasjon og praksis i flere etapper.

Refleksjoner rundt posisjonalitet

A forske pa egen sjelesorgpraksis har noen &penbare utfordringer ved seg. Det er krevende &
oppna tilstrekkelig analytisk distanse til egen sjelesorgpraksis. Det er ogsa utfordrende a finne
kunnskap og erfaringer som kan overfgres til andres sjelesorgpraksis. Utvalget i selve
samtalematerialet blir selektivt, og det arter seg som falger: Nar jeg skriver ned «Presten i
sjarken» er det en fare for at jeg husker det jeg er opptatt av og glemmer det jeg regner ikke
oppfatter som like viktig. Dermed kan det oppsta en blindhet som viderefares fra
innsamlingen av materialet til tolkningen av det, nettopp fordi jeg er bade sjelesarger og

forsker.

Kan det hende at en sykehjemsbeboer med respekt for presten, som et ideal og en virkelighet
fra hennes barndom, tar en rolle for & blidgjere presten? Dette er ikke en helt ukjent
problemstilling som prest pa sykehjem. Beboere tar seg sammen eller svarer det de forventer
at er korrekt. | det kliniske materialet er det likevel mye direkte og indirekte kommunikasjon
om akkurat dette. Beboer omtaler forventninger hun opplevde fra prester far, og tematiserer

eksplisitt at noe er annerledes na. Jeg er, slik materialet trer fram, den farste presten som

18



noensinne besgker henne i det som er hennes hjem. I sum mener jeg at innsamlingen av
materialet, forskningens ulike steg fra bredt til mer spisset feltarbeid og de retningsskriftene
av tema og problemstilling som er beskrevet gir grunnlag for et godt forskningsarbeide.

Det gir noen muligheter nar man forsker pa egen praksis. Noen ganger det helt ngdvendig for
a fa svar pa problemstillinger, ikke minst nar problemstillingen er relasjonell og handler om
en konfidents utsatthet.®” | artikkelen «Glimt av en felles menneskelighet» viser Trygve
Wyller at det & oppdage «en felles menneskelighet», & skape rom der empati kan oppsta, ofte
krever forskerens «eget kroppslige naerver i dette rommet.»% Wyller er bade forsker,
intervjuer og deltaker i en kirke der flyktninger samles. Han vektlegger den utsattheten det
inneberer a veare flyktning i et fremmed, lant rom. Ved selv a delta i hverdagen i det samme
rommet, far han tilgang til deres livsverden. Wyller trekker veksler pa fenomenologen Dan
Zahavi: «<Empati er en falelse som forutsetter et mgte med andre menneskers kroppslighet.»®®
Det a veere pa samme sted er en forutsetning for empati. Ogsa jeg mater en konfident som er i
et lant og fremmed rom; Rommet pa sykehjemmet. Ogsa jeg deler rom med konfidenten
daglig. Det gir meg tilgang til en virkelighet jeg ikke ville ha mgtt ellers, bade gleder og

utfordringer. Forskjellen er at jeg er ansatt og gar nar arbeidsdagen er slutt.

Forskningsetikk

Det kliniske materialet er blitt samlet inn pa eget arbeidssted i en relasjon mellom prest og
sykehjemsheboer. Det ble tidlig vurdert om det matte sskes om a forske pa egne kliniske
notater hos tidligere NSD, nd SIKT. Det ble vurdert til & ikke vare ngdvendig pa grunn av

maten materialet ble samlet inn p&, litteratur om & innhente samtykke fra sérbare grupper* og

38 Wyller i Wyller/ Lid 2017: 20.

3% Fenomenologen Dan Zahavi (2014) gjengitt av Wyller/ Lid 2017: 27f.

40 Samme praksis i et annet langsgdende klinisk materiale som prest pa sykehjem, se Dalaker et al. 2023. Der ble
NSD (naveerende SIKT) kontaktet, men det ble oppgitt & ikke vaere sgknadspliktig, etter min vurdering pa grunn
av kriteriene som falger under. Se sarlig forskningsetiske retningslinjer for samfunnsfag og humaniora,
Forskningsetiske retningslinjer for samfunnsvitenskap, humaniora, juss og teologi | Forskningsetikk. Se ogsé
Wyller i Wyller/ Lid 2017: 20f.

19


https://www.forskningsetikk.no/retningslinjer/hum-sam/forskningsetiske-retningslinjer-for-samfunnsvitenskap-og-humaniora/

anonymiseringen av materialet. Utfordringen er imidlertid hvem jeg kunne innhente samtykke
fra, for den aktuelle beboeren mangler samtykkekompetanse. Det innebarer at beboeren har
manglende evne til & ivareta egne behov og interesser. De forskningsetiske retningslinjene for
samfunnsvitenskap og humaniora angir ulike utsatte grupper der dette kan veere tilfelle, og
personer med demens nevnes spesifikt. Det er tilfellet i denne forskningen. Retningslinjene
angir videre at tre kriterier ma veere pa plass der det & innhente samtykke ikke er mulig.*! Jeg
vil reflektere over disse tre. Det farste kriteriet er at det er ngdvendig for prosjektet & ha med
akkurat de deltakerne man har. Det har jeg allerede veert litt innom. I mitt prosjekt er
problemstillingen avgrenset til «eldre med demens.» Manglende samtykkekompetanse hos
eldre med demens er en tilbakevendende og aktuell problemstilling pa sykehjem, ikke minst
knyttet til helsebehandling. Motivasjonen for & forske nettopp pa sjelesorg i mgte med eldre
med demens, er at det i sa liten grad har veert gjort tidligere, samt at kunnskapen er viktig. Det
andre kriteriet er at kunnskapen jeg skaffer til veie har verdi for den gruppen beboer
representerer, altsa eldre med demens. For den aktuelle beboeren er jeg blitt satt i stand til & gi
best mulig sjelesorg gjennom en spesielt grundig klinisk og sjelesorgfaglig refleksjon. Det er
dermed snarere til hennes fordel snarere enn til ulempe a delta i prosjektet.
Forskningsresultatene kan bidra til & heve kvaliteten pa det sjelesgrgeriske arbeidet blant
prester som arbeider med eldre med demens, og forskningsprosjektet falger opp og star i
dialog med andre arbeid med samme malsetning. Det tredje kriteriet er kanskje det mest
kritiske i mitt prosjekt, og det handler om hvorvidt innsamlingen av materialet er til ulempe
for informanten eller baerer med seg en risiko for henne. Her gjelder det & balansere to hensyn:
@nsket om & komme tettest mulig pa den aktuelle livskonteksten, som argumentert for over,
og samtidig ivaretakelse av informanten. Her er det avgjgrende at beboer anonymiseres i
tilstrekkelig grad, bade nar det gjelder personlige forhold og informasjon som kan vaere til
ulempe for vedkommende. Dette tangerer ogsa taushetsplikten. Noen ganger er deler av
materialet utelatt for & ikke identifisere sted, person eller serlige livshendelser eller
helseopplysninger. De etiske avveiningene rundt dette har vert noe krevende. Dersom
samtykke fra pargrende skulle innhentes, identifiseres kontakten og temaene fra samtalen for

41 Se Stigum Gleiss/ Sather 2021: 44-45. Se ogsé Forskningsetiske retningslinjer for samfunnsvitenskap og
humaniora under nettressurser i litteraturlista.

20



de pargrende. | alle fall sa lenge dette arbeidet publiseres apent. I trad med gjeldende
regelverk og faglige rad fra veiledere, samt samme praksis i sasmmenlignende arbeid, har jeg
endt med & ikke innhente samtykke.*? Det foreligger ingen lydopptak, og beskrivelsen av
samtalekonteksten er forsgkt anonymisert og generalisert i sterst mulig grad. Jeg er imidlertid
klar over ansvaret ved a bruke dette materialet, bade i oppbevaringen av det og i handteringen
av det som star der. Tyngst veier likevel hensynet til a skrive fram ny kunnskap, og da fra en

utsatt gruppe som sjelden kommer til orde slik dette prosjektet apner for.

Forskningskvalitet: Reliabilitet, validitet og transparens

Hvordan kan jeg ha pavirket forskningsresultatene, og i hvilken kontekst er resultatene til &
stole pa?* Jeg har allerede reflektert over refleksiviteten i analyseprosessen og egen
posisjonalitet. | et kvalitativt arbeid med materiale fra egen klinisk praksis, framtrer dette som
det mest sentrale a reflektere over. Reliabiliteten handler om kvaliteten pa
forskningsprosessen. Jeg har argumentert for at jeg har valgt den beste tilgjengelige metoden
for & innhente kunnskap om a utgve sjelesorg overfor eldre personer med demens, og at
forskningens reliabilitet ivaretas gjennom en problemstilling som er blitt revidert parallelt
med nye funn og retningsvalg. Det & ha flere lesere pa eget klinisk materiale styrker ogsa
reliabiliteten. Det som serlig pavirker forskningskvaliteten i mitt arbeide er hvordan det
kliniske materialet er blitt samlet inn og analysert, samt min egen posisjonering som bade
prest/ sjelesgrger og kvalitativ forsker. A speile «Presten i sjarken» mot aktuell litteratur, er
viktig for kvaliteten pa forskningen. Det kritiske punktet er om min egen bias og
posisjonering blir for framtredende ved a vaere aktar, forsker og analytiker i det samme

materialet.

Et sentralt sparsmal er hva slags kunnskap jeg skaffer til veie, og hva den kan brukes til.** Jeg
har valgt & fokusere pa hvordan det skapes intersubjektive rom for sjelesorg. Det er formet av

42 Se Dalaker et al. 2023: 75f.
43 Herifra og ut avsnittet fglger jeg Stigum Gleiss/ Saether 2021: 201ff.
44 Herifra og ut avsnittet fra Stigum Gleiss/ Seether 2021: 206-207.

21



hvem jeg er og hvem beboeren er, og saerpreget ved akkurat denne relasjonen. Det er ogsa
poenget og malsettingen med & lete etter det intersubjektive. Den kunnskapen jeg her skaffer
til veie er et nybrottsarbeid, og funnene ma da betraktes som antydninger. Det seregne ved
min studie er at jeg gar inn i det relasjonelle ved & sparre om hvordan det skapes et
intersubjektivt rom. Jeg vil argumentere for at maten jeg arbeider sjelesgrgerisk pa og
hvordan beboeren responderer pa det, er det som kan ha overfagringsverdi. Seerlig gjelder dette
samspillet mellom de kliniske funnene i mellomrommet, det intersubjektive, og de teoretiske
funnene. Teorikapittelet samler perspektiver fra flere fagtradisjoner, og sammen med de
kliniske funnene antydes noen mater a jobbe klinisk og reflektere teologisk. Begrensningen
ved denne forskningen er gitt av forstaelsen av det intersubjektive: Det er individ- og
kontekstavhengig. Det innebarer at funnene er knyttet til en bestemt sjelesorgrelasjon i en
bestemt kontekst. Det innebarer imidlertid ikke at studiet ikke kan overfares til andre
samtalerelasjoner. Primeert gjelder dette samtaler mellom prest og en eldre med demens. Men
jeg vil ogsa antyde overfgringsverdi til sjelesorg der tilgangen til sprak er redusert. Det kan
handle om szrlig krevende situasjoner der sjelesorgen ma jobbe alternativt for & skape og
opprettholde kontakt, men at de ytre belastningene til konfidenten reduserer den spraklige
tilgangen. Dette kan eksempelvis vere traumer eller andre typer kriser, kanskje ogsa
mennesker i sorg. Det innebarer at arbeidet har sarlig relevans og overfgringsverdi til
sjelesorg i mgte med seerlig utsatte mennesker, enten det skyldes demens, traumer, tap eller
andre krevende situasjoner. Jeg vil antyde at det serlig er maten a lytte og & bygge relasjon pa

som metodisk er noe & lere av.

22



3 Teoridel om relasjonell sjelesorg, intersubjektivitet og demens

Jeg skal i kapittel 3.1 presentere sjelesorgen som en intersubjektiv samtalepraksis. Det gjar
jeg farst med bakgrunn i vitenskapsteori, sa med utgangspunkt i Cooper-Whites Shared
Wisdom.*® For & sette Shared Wisdom og relasjonell sjelesorg inn en stgrre sjelesorgfaglig
kontekst, vil jeg i kapittel 3.2 si noe om sjelesorgens kirkelige og relasjonelle identitet.
Sjelesorg foregar i mitt tilfelle i en seeregen kontekst, og eldre med demens beskrives nermere
i del 3.3. Jeg belyser utfordringsbildet ved a si noe om eksplisitt og implisitt hukommelse,
samt endringer i det relasjonelle mellomrommet. Jeg sier ogsa noe om ritualer og minnearbeid
(reminisens). Til slutt peker jeg pa det fysiske rommet som sted for levd liv og
representasjoner, beskrevet av den franske sosiologen og filosofen Henry Lefebvre.

3.1 Sjelesorg som intersubjektiv, relasjonell samtalepraksis

Intersubjektivitet som vitenskapsteoretisk paradigme med relasjonell retning

Nar vi snakker om relasjonell sjelesorg, hviler det pa det metodiske premisset om
intersubjektivitet. Dette har igjen flere relasjonelle falger. Intersubjektivitet herer hjemme i en
dyptgaende metodisk og erkjennelsesmessig samtale, og det kan kalles et paradigme. | min
sammenheng er det s&rlig intersubjektivitet som psykologisk, relasjonell virkelighet som er
interessant. Intersubjektivitet handler om det som skjer mellom («inter») subjektene. Den
farste fortellingen i et menneskeliv handler om tilknytning mellom foreldre og barn. Det
intersubjektive bidrar altsa til a regulere grad av selvstendighet og avhengighet rundt en felles
samhandling. Sarlig Michael Stren har sett pa samspillet mellom spedbarn og foreldre, og
mor spesielt.*® Han er mest kjent for uttrykket «<moments of meeting.» Uttrykket henspiller pa
mgtet mellom mor og spedbarn som mgnster for alle senere relasjoner. Denne bakgrunnen for

begrepet intersubjektivitet er interessant inn mot demens. Ved langtkommet demens far ofte

45 Cooper White 2004.
46 Herifra og ut avsnittet fra Smith 2010, «Primar og sekundzr intersubjektivitet. Felles oppmerksomhet og
forstaelsen av andres tanker, intensjoner og falelser i spedbarnsalderen».

23



konfidenten foreldre/barn-lignende relasjoner til sine hjelpere, og de tidligste

tilknytningsmanstre -og personene kan bli viktigere igjen.*’

Intersubjektiv sjelesorg

Det er verdt & merke seg at intersubjektivitet som paradigme ikke preget sjelesorgfaget far
sent pa 1990-tallet. | Shared Wisdom — Use of the Self in Pastoral Care and Counseling
(2004), har Cooper-White en omfattende presentasjon av den historiske bakgrunnen for
hvordan intersubjektivitet forstas i dag. Hun har saregne forutsetninger for a skrive om dette,
som psykoanalytiker, pastoralklinisk veileder i den amerikanske greinen av PKU (ACPE) og
forsker. Cooper-White har altsa vekslet mellom klinisk og teoretisk virksomhet og veert
pastoralklinisk veileder. Grunnleggeren av psykoanalysen som fag, Sigmund Freud, etablerte
de psykoanalytiske begrepene overfaring og motoverfgring.*® Motoverfaringer beskriver
Freud som behandlerens reaksjon pa pasientens ubevisste fglelser. Freuds tydelige linje var at
behandleren skulle registrere denne motoverfaringen og holde seg ngytral i forhold til den.
Det er dette Cooper-White kaller den klassiske forstaelsen av motoverfaringer. Jeg nevner den
her fordi den sa grunnleggende har preget forstaelsen av behandler-konfident-relasjoner siden

dette ble formulert i artikkelen «The Future Prospects of Psychoanalytic Theory» (1910).%°

En ensidig forstaelse av motoverfgringer har preget sjelesorgfaget i svert lang tid. Freud ville
kunne si at pa seg selv kjenner man ingen andre. Det har bidratt til & begrense det relasjonelle
og kliniske mulighetsrommet. Sa lenge sjelesgrgerens motoverfaring skal holdes tilbake,
mistes muligheten for a bygge en relasjon. Freud oversa den kliniske relasjonens kreative og
skapende mulighet, noe Leif Gunnar Engedal szrlig har papekt.>

4"Dette kjenner jeg til som klinisk erfaring fra sykehjem, men det er relativt lite skrevet om. Eldre med demens
snakker ofte om sine egne foreldre. Dalaker peker pa antydningen av en foreldre-barn-relasjon i sitt kliniske
materiale, se Dalaker et al. 2023: 86. Se ogsa Kitwood 2019. «Dementia Reconsidered; the Person Comes First»,
91

48 Herifra og ut avsnittet, se Cooper-White 2004: 9-12.

9 Viktigheten av denne freudianske posisjonen inn mot klinisk sjelesgrgerisk virksomhet er godt illustrert i
sjelesorgprofessor Leif Gunnar Engedals doktorgrad, Ecce Homo. Han har veert en sentral bidragsyter til
sjelesorgfeltet og den kliniske sjelesorgen i Norge. Se Engedal 1996, Ecce Homo.

%0 Engedal 1996: 55-57.

24



En utvidet forstaelse av motoverfaringer

| en mer relasjonelt orientert psykoanalyse, utfordres synet pa det subjektive.>! De fleste vil
mene at det finnes en subjektiv virkelighet. Det er forskjell pa deg og meg. Om behandler
eller sjelesgrger pavirkes av seg selv eller den andre, blir delvis underordnet. Det viktige er at
sjelesarger og konfident er intersubjektive, det skjer stadig noe mellom subjektene. Hva som
tilherer hvem og skaper hva i hvem er ikke det viktigste. Viktigere er det at sjelesgrger og

konfident pavirker hverandre gjensidig hele tiden.

Her tar Cooper-White et metodisk og sjelesorgfaglig grep. Hun hevder at det er viktig a
registrere hvordan konfidenten virker inn pa sjelesgrgeren, den sakalte klassiske
motoverfgringen. Men sa er hun opptatt av a stoppe opp i den kliniske prosessen, la
sjelesgrgeren kjenne etter hva som vekkes til live av egne emosjoner, fortellinger og
refleksjoner. Det som vekkes til live, er bade bevisst og ubevisst, slik alt konfidenten spiller
inn i relasjonen er bade bevisst og ubevisst. Cooper-Whites pastorale metode for sjelesorg
kjennetegnes av denne stadige vekslingen mellom handling, refleksjon, stillhet og
utforsking.%? Hun spgr stadig hvor man er i den kliniske prosessen, og da sees klinisk erfaring

0g teoretiske perspektiv sees sammen.

Intersubjektivitet og klinisk sjelesorg

Cooper-White viser i sin historiske gjennomgang en gradvis utvikling i faglige synet pa
motoverfgringer, med nedslag i bade psykoanalyse og sjelesorg. Fortsatt finnes det ulike
idealer for intervensjon i sjelesgrgerisk virksomhet. Jo mer freudiansk man er, jo mindre
intervenerer mann som sjelesgrger. En passiv, distansert lytterposisjon er i stgrre grad i trad
med idealet fra Freuds psykoanalyse. Da er gnsket, litt forenklet sagt, en mer ngytral,
observerende behandler. Cooper-White apner det kliniske mellomrommet, og hun beskriver

sammenhengen mellom motoverfgringen og relasjonsbyggingen:

“By delving into our own subjective experience of the counseling relationship, our

“countertransference,” we will come to a deeper, more emphatic appreciation of the

51 Herifra og ut avsnittet, Cooper-White 2004: 47
52 Cooper-White 2004: 74-76.
25



other and be more open to the other’s own thoughts, feelings, insights, and hopes for

growth and healing.”®?

Som sjelesgrger er ikke det intersubjektive idealet ngytral observasjon, men tvert imot
transparent og apen tilstedevarelse. | en intersubjektiv forstaelse av relasjonelt samspill vil en
transparent tilstedeverelse av sjelesgrgeren apne mer enn det lukker. Man bade kan, og bar
ofte, speile hvordan man opplever konfidenten. A speile og & lytte handler om veere til stede
og gjare denne tilstedeverelsen synlig og apen. Empatiske tilbakemeldinger skal ikke primeert
holdes tilbake, men kan gjerne spilles inn igjen i mellomrommet. Cooper-White argumenterer
i sitatet over for at jo dypere sjelesgrgeren kommer i kontakt med seg selv og relasjonen via
motoverfgringen, jo dypere og mer empatisk kan man veere i mgte med den andre.
Eksempelvis kan en sjelesgrger si «Na ser at jeg du ble lei deg» for @ mate den andres falelser
og knytte seg til det emosjonelle mellomrommet. Det er det som er & dykke ned i egen
erfaring og egne folelser, slik Cooper-White beskriver det i sitatet over. Relasjonell sjelesorg,
basert pa det intersubjektive samspillet, retter fokuset mot den andres fortellinger og

erfaringer.

Denne intersubjektive posisjonen har en rekke kliniske faglger, og jeg vil her nevne de
viktigste av dem: For det farste dpnes et emosjonelt, kroppslig og tankemessig rom for alt det
som hgrer med til relasjoner. Sjelesgrgerisk praksis handler ikke om a betrakte fra distanse,
men om & involvere seg pa en faglig forsvarlig og klinisk avstemt mate. Selve relasjonen, med
alle dens ulike sider, blir virke- og hentefeltet for sjelesagrgerisk praksis. Serlig viktig blir det
emosjonelle rommet mellom sjelesgrger og konfident. Det andre poenget er at sjelesgrgerisk
virksomhet far et viktig element av a skape og vere til stede. Sjelesgrgerisk praksis blir bade
dynamisk og uforutsigbar. Det & vere helt og fullt til stede i gyeblikket blir en sentral klinisk
ferdighet.

53 Cooper-White 2004: vii.
26



3.2 Sjelesorgens kirkelige og relasjonelle identitet

Men hva er det som gir sjelesorgen identitet — i mgte med sa mange tverrfaglige stemmer? Vi
vender oss na fra det metodiske utgangspunktet til den kliniske virkeligheten, og vi spar: Hva
er sjelesorg? | artikkelen «Sjelesorg som porgs praksis» (2020 presenteres sjelesorg bade som
faglig og klinisk utevende disiplin. Styrken ved deres litt vide definisjon er kombinasjonen av
sjelesorgfaglig teori og empirisk materiale, og artikkelen er basert pa en undersgkelse av
sjelesorgforstaelse og praksis hos norske diakoner og prester fra 2015.>* Austad og Henry-

Johannessen trekker frem tre kjennetegn som sier noe om hva sjelesorg er:>

«Sjelesorg er en hjelpende eller stattende form for kommunikasjon.» Forfatterne legger til at
dette ofte skjer som samtaler, men holder muligheten apen for andre kommunikasjonsformer.
Det andre handler om stedet og konteksten for sjelesorg. «Sjelesorg foregar i en
religigs/kirkelige ramme». | min faglige sammenheng er det en tydelig kirkelig ramme gitt av
neerveeret av prest og kirkelige artefakter, samt at stedet har et kirkerom der det feires andakter
0g gudstjenester. Det tredje handler om sjelesgrgerens religigse tilhgrighet. Sjelesorg skjer
«pa bakgrunn av sjelesgrgerens religigse tilhgrighet». I min sammenheng er dette som
institusjonsprest pa sykehjem, og det kommer til uttrykk bade gjennom klesdrakt og samlinger

jeg har ansvar for.

Sjelesorg som kommunikasjon — i kirkelig kontekst — med en sjelesgrger

Den porgse innsirklingen av sjelesorgen gjgres ved a peke pa sjelesorg som kommunikasjon —
i bade vid og avgrenset betydning, at denne kommunikasjonen skjer i en kirkelig kontekst og
at sjelesgrgerens profesjonelle identitet ogsa gir identitet til sjelesorgen. Denne innsirklingen
har noen bestemte kliniske interessepunkter, serlig med sikte pa a skape det intersubjektive
rommet: Hvilke faktorer som pavirker og er del av denne sjelesgrgeriske kommunikasjonen,
hvordan sjelesgrgeren selv velger a tre frem og hvordan den kirkelige konteksten implisitt og

eksplitt tar og gir form til den praktiserte sjelesorgen. Dette kan tenkes som en triangel som

5Se serlig Stifoss-Hansen et al. 2019, «Sjelesorg i bevegelse. Kerygmatisk, konfidentorientert, dialogisk sjelesorg
- mgte mellom teoretiske posisjoner og et empirisk materiale».

%5 Austad/ Tind Johannesen-Henry 2020, «Sjelesorg som flerfoldig og flerstemmig praksis. En porgs innsirkling
av sjelesorgen med et interkulturelt blikks, 69.

27



star i en gjensidig vekselvirkning pa hverandre. Under har jeg framstilt det samme poenget

grafisk:

Figur som viser samspillet mellom sjelesorgens tre dimensjoner, ifalge Austad/ Henry-

Johannessen (min framstilling)®®:

Sjelesorg som kommunikasjon

e \

Kirkelig kontekst Sjelesgrgeren

Sjelesorg, liturgi og kirkelig symbolsprak

Det intersubjektive rommet kan lett begrenses til det som har med sjelesorg som
kommunikasjon a gjere. Jeg vil hevde at sjelesorg som kommunikasjon har en ulgselig og helt
ngdvendig sammenheng med den kirkelige konteksten den skjer i. Jeg vil na fa fram noen
kjennetegn ved den kirkelige konteksten fra boken Att 6ppna et slutet rum av teologene Jonas
Idestrom og Gunilla L. Edberg. Edberg mener at den sjelesgrgeriske oppgaven er a lokalisere
de eksistensielle dimensjonene ved et menneskes liv og fortelling («manniskans berattelse»).
Teologisk sprak og fortolkning rammer inn den enkeltes fortelling, og det kan uttrykkes som

falger:

«Kyrkan och dess sjalavard bér pa en tradition av «material» att konkret undersoka

och anvinda sig av nér livet sjalvt stiller fragor det inte gar att forsta.»>’

Edberg mener dette gjer sjelesgrgeren helt avhengig av symbolsprak, og da serlig ytre

konkrete symboler. Alle kirkens ressurser spiller med i det sjelesgrgeriske praksisfeltet,

% Austad/ Johannesen-Henry 2020: 69.
57 Her og videre fra Edberg/ Idestrom 2018: Att 6ppna et slutit rum, 77.

28



skriftlige og non-verbale. Jeg tenker da szrlig pa kirkens ritualer, som dap, konfirmasjon og
gravferd, og den betydning dette kan ha i & skape intersubjektive rom for sjelesorg, bade a
snakke om ritualene og a ta dem i bruk.

Den framtredende representanten pa vei mot en relasjonell sjelesorg, Charles Gerkin, har et
ganske parallelt perspektiv som Edberg. Jeg tar det med fordi det viser hvor nert det
liturgiske og sjelesargeriske er hverandre. Gerkin antyder ogsa noen funksjoner det kirkelige
symbolspraket kan ha. Han beskriver at sjelesorgen kan veere

« (...) as interpretive schemes, embodied in myths or narratives and heavily ritualized,

which structure human experience and understanding of self and world.»

Gerkin beskriver hvordan sjelesorgen organiserer og fortolker erfaringer. Gjennom
fortellinger har sjelesorgen fortolkende ressurser. Erfaringer og fortellinger er kroppsliggjort
og ofte ritualisert. Det gjer at sjelesorgen ofte vil kunne knytte an til mer eller mindre

ritualiserte fortellinger, enten de er individuelle eller kollektive.

Sted og rom i sjelesorgen

Jeg vil til slutt ta med et nyere bidrag fra Anne Austad som skiller mellom sted («place») og
rom («space») i sjelesorgen, som er et nyttig perspektiv for a skille det fysiske rommet fra det
relasjonelle mellomrommet.>® Bakgrunnen for artikkelen kan sies & vaere den romlige
vendingen innenfor teologi og humaniora-fag generelt. «Hvor ting skjer spiller inn pa
hvordan det skjer og hvorfor det skjer.»®° | var sammenheng er det ikke uviktig at samtalene
foregar pa et beboerrom pa sykehjem. Dette sykehjemmet har et kirkerom og en fast prest.
Presten har presteuniform som snipp og skjorte, som knytter presten til en kirkelig kontekst.
Bade stedet for samtale, med de referansene det gir, og det intersubjektive rommet som

skapes er av betydning for sjelesorgen som utgves.

%8 Lindbeck, ifglge Gerkin 1997, An Introduction to Pastoral Care, 108. Helt presist gjengitt er dette sitatet
«Religion can be as interpretive schemes...» men det saklige poenget er det samme. Jeg har endret «religiony til
«sjelesorg» for a forenkle lesningen.

5 Austad 2022, «A finne eksistensielt fotfeste. Sted og rom i sjelesorgen.»

80 Austad 2022: 163.

29



| denne oppgaven bidrar perspektivet til & nyansere og presisere intersubjektive rom som bade
mellomrom («space») og fysiske rom («place»). Cooper-White er som psykoanalytiker mest
opptatt av mellomrommet, men jeg ser det som tjenlig a peke pa at intersubjektivitet ogsa
pavirkes av de fysiske rommene. Det gar nemlig an & vere pa samme sted uten a veere i
samme rom, eksempelvis alle parallelle aktiviteter som kan forega i en park. Da er ulike
mennesker pa samme sted, men i ulike rom.! Skal sjelesorg fungere, ma sjelesgrger og

konfident bade vere pa samme sted og i samme rom.

3.3 Demens og eldre — en beskrivelse og konsekvenser for sjelesorg

Vi har sett pad muligheter ved intersubjektiv samtalepraksis i del 3.1, og pekt pa noen
muligheter for en relasjonell sjelesorg og sjelesorgens kirkelige identitet i del 3.2. Na er det
tid for & stoppe opp ved kontekstuelle utfordringer. Det handler om at det intersubjektive
samtalerommet for sjelesorg er neermere bestemt til «eldre med demens.» Det gir noen

seregne utfordringer.

Demens, kommunikasjon og ulike typer hukommelse

Demens er en samlebetegnelse for ulike kognitive utfordringer. | denne faglige
sammenhengen er det sentralt & si noe om hvordan demens rammer kommunikasjon. Redusert
hukommelse er kjernen i denne kommunikasjonsutfordringen, og serlig gjelder dette
korttidshukommelsen.®? Som fglge av dette endres «tidsoppfatning, orienteringsevne,
konsentrasjon, oppmerksomhet og sprakfunksjon» av demenssykdom.®® Det er vanlig & skille
mellom mild, moderat eller alvorlig demens, og graden av demens pavirker naturlig nok
evnen til & delta i og kunne fgre meningsfulle samtaler.%* Jeg har tidligere identifisert
konfidenten i «Presten i sjarken» med en mild grad av demens. Det handler nettopp om evnen

til & gjare seg forstatt og a ta imot informasjon i en samtale, altsa de kommunikative sidene

61 Austad 2022: 164

62 Dalaker et al. 2023: 69f.

8 Engedal 2016, En bok om demens. Husk meg nar jeg glemmer. Helse- og omsorgsdepartementet 2020, ifglge
Dalaker et al. 2023: 69.

8 Hughes et al. 1984.

30



ved sykdommen. Evnen til & fare sammenhengende samtaler og forme fortellinger pavirkes av
graden av demens. Ofte er det ogsa sarlige utfordringer knyttet til tids- og romforstaelse, litt
avhengig av hva slags type demens det er snakk om. En konfident med demens kan streve
med & plassere hvor han eller hun er, likes hvilket rom man befinner seg i.° Dette er sentralt

for evnen til & fortelle, og det pavirker det relasjonelle samspillet i sjelesorg.

Det er mange framstillinger av hva demens er. Artikkelen «Sjelesorg som rituell praksis»
treffer godt hvordan demens endrer det & arbeide relasjonelt i sjelesorg.®® Gjennom & skille
mellom eksplisitt og implisitt hukommelse far den fram hvordan det relasjonelle
mellomrommet endres. Den eksplisitte hukommelsen er bevisst og gir mulighet til a fare
samtaler gjennom tankemessig refleksjon og sprak. Ved demens svekkes szrlig denne
spraklige og reflekterende delen av hukommelsen. Da blir det viktig a kommunisere med den
implisitte hukommelsen. Den er ubevisst, og den setter seg i falelsene og i kroppen.
«Kirkekaffe som sjelesorg» er et uttrykk for noe av den samme erfaringen, dette at sjelesorg
styrkes av en kjent praksis, et slags ritual. Nar spraket mister betydning, overtar kroppen og
sansene, og falelsene er intakt.®” Dette gjer alt som skaper kroppslige og romlige minner

viktig, og i lys av dette kan vi forst& hvorfor flere er opptatt av sjelesorg som rituell praksis.®®

Hvordan endres mellomrommet ved demens?

Noe besvares ikke sa tydelig i sjelesorglitteraturen, verken hos Cooper-White, i artikkelen
«Sjelesorg som rituell praksis» eller i boka Att 6ppna et slutet rum: Det handler om hvordan
mellomrommet pavirkes av at konfidenten er en person med demens. | artikkelen «Sjelesorg
som rituell praksis» sier artikkelforfatterne: «Mellomrommet er imidlertid annerledes i
sjelesorg overfor personer med demens.»® Denne generelle oppsummeringen har noen
konkrete eksempler i artikkelen. Det farste er at en sjelesorgrelasjon overfor en person med

demens, vil ha et stadig sterre tap av sprak.”® Ordene avlgses mer og mer av det ordlgse, av

8 Det kan muligens veere sammenhenger mellom romlig og emosjonell orientering, men det er min egen antakelse.
% Herifra og ut fra Dalaker et al. 2023: 69f.82-86

57 Braut 2020, «Kirkekaffe som sjelesorg», 271.

8 Se det samme hos Braut 2020: 274 og Dalaker et al. 2023: 70.71f.

% Dalaker et al. 2023: 86.

" Dalaker et al. 2023: 83.

31



stilheten. Dermed forskyves den tilgjengelige kommunikasjonen, og dermed ogsa det
relasjonelle samspillet, i retning av det non-verbale og ordlgse. | sum fgrer det til en ubalanse
i tilgangen til ordene, og den spraklige utvekslingen far mindre preg av samspill enn om
konfidenten ikke var rammet av demens. Dette gjensidige samspillet star sentralt i relasjonell
sjelesorg. Dermed er vi ved det andre poenget: Relasjonen blir mer og mer asymmetrisk, i takt
med at konfidenten blir mer og mer pleietrengende.” Det er utover i forlgpet at forskerne bak
«Sjelesorg som rituell praksis» identifiserer en foreldre-barn-lignende relasjon i caset om

Maria. Det leder oss til temaet ritualer, serlig sammenhengen mellom ritualer og reminisens.

Ritualer og reminisens

Den anerkjente ritualforskeren Valerie DeMarinis peker pa et sarlig samspill mellom
psykoterapi og ritualer. Anvendt inn mot sjelesorg kan det hevdes at et relasjonelt
sjelesorgrom kan tolke gamle og skape nye ritual. 2 Ritualene har evnen til & binde sammen
den ytre og den indre verden. Sammenhengen mellom relasjonell sjelesorg og ritualer vil
derfor veere spennende a utforske. Jeg vil ga via noen kliniske studier om ritualbruk i sjelesorg

overfor personer med demens for a fa fram dette.

Den «tradition av ‘material’» som Gunilla L6f Edberg peker pa, har flere studier pa sjelesorg
og demens trukket fram som sjelesgrgerisk ressurs. Edbergs poeng er ikke avgrenset til
ritualer. De to nyeste norske studiene av sammenhengen mellom riter og sjelesorg har talende
titler: «Kirkekaffe som sjelesorg» og «Sjelesorg som rituell praksis.» "> Begge artiklene er
skrevet av sykehjemsprester, den siste i samspill med forskere. Studiene tematiserer
samspillet mellom presterolle, kirkelig kontekst og sjelesorg som kommunikasjon. Braut viser
hvordan det & tilrettelegge for kirkekaffe pa et beboerrom pa sykehjemmet gir tilgang til
ressurser som demenssykdom truer tilgangen til. Han beskriver hvordan sjelesorg praktiseres

med utgangspunkt i Kirkekaffe som kjent og etablert handlingsmanster. «Kirkekaffe som

"1 Dalaker et al. 2023: 29-31. Her skiller imidlertid materialet seg i utstrekning fra mitt materiale: «Presten i
sjarken» er nedtegnet over fire maneder, mens caset om Maria i «Sjelesorg som rituell praksis» strekker seg over
ti maneder. Se Dalaker et al. 2023: 68. Dermed er det naturlig med en stgrre utvikling av demensforlgpet i Marias
case.
2 DeMarinis i DeMarinis/ Aune 1996: 260f.
73 Braut 2020. Dalaker et al. 2023.

32



sjelesorg» beskriver hvordan sjelesorg kan trekke veksler pa kirkelige praksiser, serlig der
roller og symboler er i bruk. Braut knytter bruk av ritualer, i hans tilfelle kirkekaffe, til
reminisens. Reminisens beskriver den demensrammedes evne til a gjenkalle gamle minner og
handlingsmanstre. | hans eksempel skjer det gjennom kirkekaffe som sosial
samhandlingsarena. Det gir sykehjemsheboeren tilgang til sprak og handlinger tross
demenssykdom. | demensomsorgen skiller man mellom evnen til & gjenkjenne og gjenkalle.
Kognitive endringer som fglge av demens, gjar at evnen til & gjenkjenne svekkes. Det kan
handle om steder, personer og praktiske gjgremal. Til forskjell fra svekket evne til
gjenkjennelse, kan en konfident gjenkalle gamle og kjente handlingsmanstre. Det skjer ofte
via ytre hjelpemiddel som fotoalbum, sanger og melodier. Det kognitive svekkes, men
kroppen og felelsene husker.

Dalaker beskriver sjelesorgen pa sykehjem som rituell praksis. Hun gjar utstrakt bruk av
individuelle trospraksiser som bgnn og bibellesning, der presten assisterer og tilrettelegger.
Det er altsa flere som har undersgkt sjelesorg og demens empirisk og funnet tydelige innslag
av riter og trospraksiser i denne sjelesorgkonteksten. En annen relevant studie tar for seg
erfaringer av gudstjenestedeltakelse for mennesker med psykiske funksjonsnedsettelser i
Svenska kyrkan. Studien viser at nedsatt kognitiv kapasitet ikke trenger & pavirke evnen til &
delta i og forsta ritualer og symboler.”* Ritualene og symbolspraket kan altsé antas & ha
samme funksjon og dybde for en person rammet av demens som for alle andre. Ritualer kan

veere viktige i sjelesorg ved demens.

Artefakter og minnearbeid

Ritualer og artefakter minner om hverandre. Mens ritualer ofte er (kollektive) handlinger, er
artefaktene objekter. De praktisk-teologiske forskerne Tone Stangeland Kaufmann og Astrid
Sandsmark gir et godt eksempel pa dette i artikkelen «Spaces of Possibilities. The Role of
Avrtifacts in Religious Learning Processes for Vulnerable Youth».”’® | et sosio-kulturelt

4 Vikdahl 2014, Jag vill ocksa vara en angel: Om upplevelser av delaktighet i Svenska kyrkan hos personer med
utvecklingsstdrning. Doktorgraden er nevnt i e-post-korrespondanse mellom Lars J. Danbolt og Elisa Stokka.

75 Stangeland Kaufmann/ Sandsmark 2015 «Spaces of Possibilities. The Role of Artifacts in Religious Learning
Processes for Vulnerable Youth», 140.

33



perspektiv er artefakter redskaper eller midler til var tankevirksomhet («our cognition»). Det
har sammenheng med var bevissthet, for a knytte til intersubjektiv sjelesorg. Artefakter er
ikke tilfeldige ting, men blir artefakter nar de er en del av vare handlingsmgnster.”® Disse
artefaktene kjennetegnes ved a veere del av en malrettet menneskelig aktivitet over tid.
Artefakter har sammenheng med teoretikeren Vygotsky. Vygotsky framhever sarlig hvordan
artefakter kan binde sammen virkeligheten, sékalte «mediating artifacts.»’” Tankegangen her
ligner tankegangen bak intersubjektivitet hos Cooper-White: Det er umulig & forutbestemme
hva den enkelte legger i en artefakt. Artefakten tolkes av den enkelte. I artikkelen om religigs
leering blant seerlig utsatte barn, finner forskerne det de kaller mulighetsrom («spaces of
possibilities»).” Dette mulighetsrommet skapes ved & delta, og det far form gjennom en
personlig artefakt og den enkeltes tolkning av denne. Dette kommer jeg tilbake til i analyse og
drafting.

Rommet som sted for levd liv og representasjon

Nar man ogsa lytter til det som kan sees og sanses i et rom, kan den sjelesgrgeriske relasjonen
styrkes. Mye av det jeg observerer i rommet forblir taus informasjon, mens andre element tas
aktivt i bruk. Det kan virke tilfeldig a knytte intersubjektiv lytting til & se og sanse et rom,
men jeg vil begrunne det med noen teoretiske perspektiv. Flere teoretiske bidrag tar opp
viktigheten av rommet i demensomsorg.”® Demensforsker og 1.amanuensis Adelheid
Hillestad far fram at man ogsa lytter ved & se og sanse hva slags rom man besgker. Rommet
jeg mater beboeren i baerer i seg levd liv og symboler.?° Sa vil jeg legge til at en forutsetning
for & kunne lytte til beboerrommet, er at rommet har et personlig innhold. Forskeren Kirsten
Simonsen utdyper hva et rom er barer av. | likhet med Hillestad trekker Simonsen veksler pa
Henry Lefebvres bok La Production I’espace (1974).8! Lefebvre er serlig opptatt av det

sosiale rommet, rommets representasjon og representasjonens rom. Serlig representasjonenes

6 Michael Cole sitert i Stangeland Kaufmann/ Sandsmark 2015: 140.

7 Stangeland Kaufmann/ Sandsmark 2015: 141.

78 Stangeland Kaufmann/ Sandsmark 2015: 142.

9 Se sarlig Hillestad 2017, «Demensomsorg — en romlig utfordring». Hillestad skriver spesielt om personer med
demens i en sykehjemskontekst.

8 Hillestad 2017: 99-100.104-107.107. Se ogsa Simonsen 2010; «Rumlig praksis. Konstitution av rum mellom
materialitet og repreesentation», 38-39.

81 Herifra og ut avsnittet, Lefebvre gjengitt av Simonsen 2010: 38-39.

34



rom, der det levde rommet og symbolenes rom gar sammen, er interessant i var sammenheng.
Jeg tenker sarlig pa beboerrommet pa sykehjem nar jeg leser henne. Representasjonenes rom
kan antyde sammenhenger mellom levd liv og det kirkelige symbolspraket. Det kommer vi
snart tilbake til i analysen av artefaktene i beboerrommet i «Presten i sjarkenx, men jeg vil
antyde noe allerede na: Det fysiske rommet er ogsa en del av det intersubjektive. Et rom beerer
i seg levd liv og symboler. Gjennom artefakter kan det knyttes band til representasjonenes
rom. Slik blir det fysiske rommet en vei inn til det relasjonelle. Rommet gir plass til levd liv
her og n4, i var sammenheng rommes bade erindret fortid og en mer kaotisk natid. Rommet

og artefaktene binder ulike tidsepoker sammen.

Jeg har na belyst veien fram til en intersubjektiv sjelesorgforstaelse, sjelesorgens szrlige
kirkelige og relasjonelle identitet og serlige utfordringer ved demens. Na veves disse

teoretiske perspektivene sammen i analysen av materialet kalt «Presten i sjarken».

35



4. Analyse av det empiriske materialet i «Presten i sjarken»

| teorikapitlet har jeg beskrevet hva som kjennetegner et intersubjektivt rom for sjelesorg pa et
mer teoretisk niva. Na gar jeg fra a spgrre hva dette intersubjektive rommet er, til a beskrive
og etter hvert drafte hvordan det skapes. At presten er i sjarken, henspiller pa et foto pa
beboerens rom og de relasjonelle bandene til en sjelesarger i fortid og natid. A vare en prest i
sjarken kan ogsa vere et bilde pa & vere prest der folk er.

Hovedkategoriene jeg har identifisert ut fra materialet er det fysiske rommet, artefakter og
relasjonsbygging, der relasjonsbyggingen ogsa er et gjennomgaende perspektiv. | kapittel 4.1
er temaet a lytte til det fysiske rommet til konfidenten. Jeg vil peke pa romlige, konkrete og
kroppslige forutsetninger for a skape intersubjektive rom for sjelesorg. To framtredende
artefakter i «Presten i sjarken» presenteres i 4.2 og 4.3. Serlig viktig blir det & se hvordan
artefaktene skaper relasjonelle mellomrom og reminisens. I del 4.4 analyserer jeg «Presten i
sjarken» som relasjonell sjelesorg; Det inneberer a utforske samspill og samhandling i
mellomrommet, bade uttalt og non-verbalt. Materialet nyanserer, utfordrer og utvider de
teoretiske perspektivene fra Cooper-White. Analysedelen drgfter fortlepende hvordan

materialet star i relasjon til presentert teori, men den overordnede drgftingen utfoldes i del 5.

4.1: A lytte til det fysiske rommet

Fordi jeg har brukt mal for verbatim fra pastoralklinisk utdanning, skrev jeg tidlig ned notater
om beboeren, rommet og kontakten.®? Jeg vil nd gjengi denne samtalekonteksten, skrevet ned

noen uker ut i samtaleforlgpet:

Samtalekonteksten

Bakgrunnen for kontakten med prest er pargrendes tilkalling. Dette at beboeren bor pa

sykehjemmet og hennes truede autonomi rundt dette valget, er tema forut for

82 Se vedlagt mal for nedtegning av verbatim i pastoralklinisk utdanning, og da serlig hjelpespgrsmalene til
kontekstbeskrivelsen.

36



samtalene med prest. Asymmetrien i relasjonen er stor fra starten av, bade knyttet til
presterollen og vilkarene for tilkallingen. Jeg har kjent beboeren en stund fer de

individuelle samtalene, men oftest gjennom andre mgteplasser pa institusjon.

Rommet er pa cirka 15 kvadratmeter. Det er en seng med sengeteppe og broderte
puter. Rommet har to store arbeidsbord dekket med handarbeid og utstyr. Rommet er

overmgblert med lite ledig gulvplass. Rommet kan minne om en systue.

Hun beveger seg sakte rundt i rommet ved egen hjelp. Nar hun snakker, gar det jevnt
tempo uten sa mye frasering eller understrekning. Hun forteller mye og forklarer lite.
Det er mye humor og kjappe replikker hele veien. Beboer ser godt, harer greit og har
en tidlig demenssykdom. Hun kan oftest gjare seg forstatt, og hun oppfatter ganske
godt hva som kommuniseres. Noen ganger glemmer hun, serlig detaljer knyttet til tid

og sted i naer fortid, altsa det som handler om korttidshukommelsen.

Det er mange bilder pa veggene; Stort sett fotografi, noen eldre og noen nye. Det er
stille i rommet, men noen ganger lyd fra arbeid utenfor. Det er bare stille i samtalen
nar hun syr, i vare samtaler nar hun holder alterduken i hendene. Ellers prater

beboeren jevnt. Den ene fortellingen overtar etter den andre.

Jeg har pa meg joggesko, halvlang sommerbukse og preste-t-skjorte. Preste-t-skjorta
og buksa er svart, og det star prest pa. Noen ganger, mest etter sommerferien, har jeg

presteskjorte med snipp.

Mulighetsrommet gitt av artefakter i rommet

Hvordan bidrar beskrivelsen av samtalekonteksten til det intersubjektive? Jeg lytter til det

intersubjektive i rommet. Det er intersubjektiv lytting, p& vei mot det relasjonelle. A lese

rommet blir en sjelesargerisk ferdighet. Rommet til beboeren forteller noe om det

intersubjektive rommet mellom oss, det som kan skape «shared meanings and

understandings.»®® Jeg vil trekke fram to eksempler pé det intersubjektive i rommet:

83 Cooper-White 2004: vii.

37



Det farste er bilder pa veggene. De gir identitet, de er barere av fortellinger og minner. Steder
og foto forteller meg mer om hvem beboeren er. Hvilke fortellinger rommer de? Det vet jeg
ikke far beboeren kommer i tale. Det andre er naerveret av handverkstradisjon og syutstyr. De
forteller noe om hva beboeren er opptatt av og driver med. | farste omgang registrerer jeg det,
0g i neste omgang gir det meg nye mater a snakke med beboeren. En symaskin er ikke bare en
symaskin, men kan fortelle noe om identitet, virke og skaperevne. Tingene representerer mer

enn bare det konkrete.

Intersubjektiv lytting i demensomsorgen, ikke minst i kontaktfasen, handler om & se og sanse
levd liv. Ved a lytte meg inn til rommet, beboeren og tingene i rommet, lytter jeg
intersubjektivt. Det intersubjektive, materielle i rommet dpner dgrer inn til representasjonenes
rom, og der finnes levd liv og fortellinger. Det er sentralt i relasjonell sjelesorg. Det
intersubjektive er ikke bare verbalt og tankemessig, men ogsa ting og rom. Det fysiske
rommet og tingene der har non-verbal informasjon om viktige fortellinger. Vi ser at det
empiriske materialet i «Presten i sjarken» utvider Cooper-Whites blikk pa det intersubjektive.
Shared Wisdom er relativt lite opptatt av rommene vi mgtes i. Det kan skyldes at Cooper-
White ikke henter sine kasuistikker fra demensomsorg, kanskje ogsa at hun er psykoanalytiker

og PKU-veileder med sgkelys pa det verbale.

4.2: Alterduken som intersubjektiv artefakt

Jeg beveger meg na videre fra rommet som fysisk rom. Samspillet mellom det materielle og
det relasjonelle viser seg & vere viktig. Bevegelsen gar mot det relasjonelle mellomrommet
mellom sjelesgrger og konfident. Nar jeg sper hvordan det intersubjektive rommet skapes,
handler det om ulik kvalitet, varighet og dybde i det relasjonelle mellomrommet. Ogsa jeg
som sjelesgrger far hjelp av det fysiske rommet, og etter et besgk hos beboere kommer jeg til
a tenke pa at hun er en som syr, og institusjonens alterduk trenger a repareres. Noen dager
senere har jeg notert at «samtalen med henne gar i ring og stopper opp.» Da bringer jeg inn

alterduken jeg har tenkt pa, som nettopp rommet hennes minner meg om:

38



P 20 Du, (navnet), jeg kommer jeg | Jeg har lurt pa hvordan jeg skal fa ordnet
til a tenke pa noe. Jeg har en | dette. Plutselig tenker jeg pa det og tar
alterduk som har fatt slitt hull | sjansen pa a sparre.

I seg. Hva gjer man med det?

Det er ikke s& mange som kan

dette
B 21 Er den heklet? Eller har den Hun stiller mange spersmal. Jeg kan stort
border pa sidene? sett ikke svare. Jeg avtaler & komme tilbake

med den neste dag. Vi har snakket sammen
en god halvtime na. Vi avtaler at jeg skal

komme tilbake neste dag med alterduken.

Alterduken skaper og utvikler relasjon. Gjennom videre samtaler om og reparasjon av
alterduken, blir jeg kjent med henne. Hun ser ut til & knytte seg til andre gjennom samtaler om
det praktiske og praktisk handling. A sy er en del av den implisitte hukommelsen. Hun kan
holde alterduken i hendene. Da far hun ogsa starre tilgang til den eksplisitte hukommelsen,
eksempelvis & snakke om det & sy og hvordan alterduken skal brukes. Alterduken blir en

intersubjektiv artefakt, noe som skaper kontakt.

A bli i det relasjonelle mellomrommet med utgangspunkt i det som skaper kontakt, framtrer
serlig viktig ved demens. Pa et tidspunkt spar hun meg: «Er du personlig kristen?» Jeg svarer
henne pa det, og det svaret er hun opptatt av. Nar jeg spontant bruker spgrsmalet til & snakke
videre om temaet uten a bli i det relasjonelle mellomrommet, da er interessen fra henne
minimal. Hun er ikke like opptatt av eller belest i kirkehistorie som presten. Ofte vender hun i
disse situasjonene tilbake til rommet sitt, det hun syr, det som gir henne identitet. Nar jeg

vender tilbake dit, far vi kontakt igjen.

39



Alterduken og relasjonsbygging

Vi har sett at alterduken skaper kontakt. Hva skjer nar alterduken tas ut av var relasjon? Det

hendte noen ganger at beboeren ikke fant duken. Da framstod hun vesentlig mer forvirret og

usammenhengende, og hun husket heller ikke hvem jeg var.

B 61 Har du snakket med meg far? | Hun ser pa meg. Jeg blir litt overrasket.
Hennes aldersdemens er mer
framtredende pa papiret enn det jeg har
registrert sa langt. Jeg tenker pa den andre
presten hun refererte til, og om det rett og
slett er forrige samtale med meg hun viser
til. Det kjennes viktig & svare henne
tydelig og raust.

P 62 | Ja, vi har snakket sammen Hun tar imot det ganske upavirket.

far. For 4-5 dager siden.
| ettertid: Kanskje jeg kunne ha sagt: Jeg
er prest her pa sykehjemmet. Eller ha
linket samtalen var til alterduken.

B 63 | Ja, det er noe kjent ved deg.

P 64 | Jeg er prest her pa Kort stillhet. Jeg bestemmer meg for &
sykehjemmet, sa vi har nok | ikke si noe om alterduken enna. Jeg kan
sett hverandre flere steder. Pa | ikke se den, og jeg oppfatter at hun er litt
stua, her pa rommet, pa desorientert akkurat nd. Hun kjenner meg
andakt ... Men na er det noen | ikke igjen, i alle fall ikke helt, og jeg tror
dager siden. kanskje hun kompenserer en del. Hennes

gkende demens har ogsa veert en

40




bakgrunn for at pargrende gnsket at jeg

skulle komme innom.

En gang alterduken var borte for henne, har jeg notert i hayre spalte i verbatim: «Jeg aner at

hun trygges nar relasjonen plasseres i noe utenfor oss, som alterduken, bilder og poesi.» Pa

ulike mater forsgker jeg a knytte kontakt, men jeg erfarer at hun vender tilbake til det

konkrete som var utgangspunkt for samtale. De gangene samtalen stopper opp, tar hun opp

igjen kjente artefakter, og alterduken spesielt. Mellomrommet blir dermed mer praktisk enn

verbalt, mer i hendene og i det taktile enn i det reflekterende.

Sprak og orienteringsevne hjelpes av den implisitte hukommelsen, av det taktile, konkrete og

materielle. Idet hun fant duken igjen, kjente hun ogsa igjen meg. Det konkrete, tingene

mellom oss, blir avgjgrende viktige for & drive samtalen framover og blir en orienteringshjelp

for beboeren. Konfidenten uttrykker ganske presist hvordan alterduken driver fram var

relasjon:

B 105 | Jeg har tenkt pa deg hver dag | Hun reiser seg for a finne den. Den ligger
flere dager. Jeg har noe & innpakket i fint stoff foran symaskinen,
sparre deg om. Det var denne | mgysommelig brettet. Hun bretter den ut i
duken. fanget der hun sitter.

P 106 | Ja, der var den. Jeg ser at du er | Jeg ser pa alterduken. Hun retter pa meg og
vant med & ha syprosjekt sier at hun har det ikke mellom hendene,
mellom hendene. Du tar godt | men i fanget. Jeg korrigerer meg.
vare pa det.

41




B 107 | Jeg har ikke begynt pa den Vi holder duken sammen og finner hullene.
enna. Slik er det: Man lover Det er avslappet stemning. Vi snakker fram
mer enn man kan holde. Var | og tilbake. Hun unnskylder at hun ikke har
det altergang pa sendag? | begynt & si ennd, og na har hun bade trad og
gar? Er det det hver sgndag? | duk og ingen unnskyldning.

Men her skal du se. Det jeg
lurte pa er vi om er enige om
at det to sma hull som sys. Det
er slitasje i hele borden, men

tenkte du a sy det ogsa?

Alterduken hjelper bade sjelesgrger og konfident til & arbeide relasjonelt. I mitt materiale
bidrar ogsa alterduken til & skape relasjonell framdrift og avklaring. Hun uttrykker det ganske
sa eksplisitt nar hun avklarer rammene for a sy alterduken med meg som prest. Arbeidet med
a reparere alterduken organiserer samtalene vare. Det viktige samspillet mellom artefakter og
relasjonshygging, som vi ser et eksempel pa over, kommer jeg tilbake til i drgftingen.

Sjelesorg som relasjon til en forvalter av ritualer

Alterduken og det & sy den knytter beboeren til kirkerommet og gudstjenestene der. Nar
reparasjonsarbeidet trekker ut, spar hun alltid: «Er det messe pa sgndag?» Jeg vil tro det er
alterduken som minner henne om denne gamle rytmen. Hun toner seg inn i relasjon til presten
samtidig som hun forbereder sgndagens messe. | «Presten i sjarken» ser vi at sjelesorg tar
form som relasjon til en prest som forvalter ritualer. Det er flere utsagn fra beboeren som gir
mening med dette som forstaelsesramme: «Tenk at du som er prest er her i rote-reiret mitt»
antyder at presten forventes a veere et annet sted, og kanskje er det forventede stedet i kirken

eller bak alteret.

Artefakter skaper kontakt. Gjennom det materielle apner det relasjonelle seg. Relasjonen var

undersgkes ved a stoppe opp ved alterduken og fortellingsuniverset alterduken knyttes til. For

42



beboeren er det kort vei fra alterduken til kirkerommet og «messen pa sgndag.»
Intersubjektive rom skapes ved hjelp av en liturgisk artefakt som bygger relasjon, men
relasjonen ma hele tiden arbeides med. Alterduken bygger en relasjon til meg som stedets
prest. Et lignende mgnster gjenfinnes i beboerens barndom: Nar det var kirkesgndag, kom
presten pa kirkekaffe i batene som var fortgyd til havna. Presten som leder av ritualene i
kirkerommet gir arenaer for samtale, mgter og sjelesorg. Bevegelsen gar interessant nok ikke
den andre veien, fra sjelesorg til liturgi. Jeg innledet oppgaven med noen refleksjoner om a
lyse velsignelsen pa et dedsleie. Pa et tidspunkt spar jeg henne om hun vil at jeg skal lyse
velsignelsen, og da er vi pa rommet hennes. Da forteller hun at det passer seg ikke «i alt det
reret vi driver med her.» A krysse skillet mellom hjem og kirkerom er ikke naturlig for henne.
Det ser ut til at hun har en relasjon til presten, og for henne er det viktig at den samme presten
forvalter ritualer i et annet rom, nemlig kirkerommet. Dette peker trolig pa sartrekk ved

folkekirkelig sjelesorg i mgte med eldre.

Alterduken ser ut til & vaere en artefakt fra representasjonenes rom, som Lefebvre beskriver. |
dette rommet samles det fysiske, det symbolske og det levde. Disse tre dimensjonene ved
alterduken kommer til uttrykk nar hun henholdsvis syr den, nar den minner henne om ritualer

i kirkerommet og nar hun forteller om seg selv.

Alterduken som rituell artefakt om levd liv

Arbeidet med og samtalen om duken gir et saerdeles rikt tilfang til hvem beboeren er og levd
liv. Relasjonen var utvikles gjennom arbeidet med alterduken. Hun uttrykker en fortrolighet
og en endring i det intersubjektive rommet over noen maneder. Nar duken skal monteres pa

alteret, korrigerer hun meg:

B 230 | Men du ma fa en pose til den | Hun ser pa alterduken. Jeg har, litt
der. Nar du holder duken, s | ubevisst, rullet den sammen til en postrull.
tenker jeg pa sanne grove

arbeidsnever.

43



P 231 | Ja, du hadde jo brettet den sa | Jeg blir litt flau, men tenker at det gjar ikke
fint. Jeg skal brette den sa mye at hun ser at jeg er ganske

ordentlig, sann som du gjer. avslappet.

Artefakten alterduk og oppdraget hun har knyttet til den, handler om a bygge relasjon. Hun
deltar i det relasjonelle mellomrommet og deltar gjennom noe av det hun selv kan godt. Ogsa
presten kan ha «grove arbeidsnever.» Presten star heller ikke bare bak alteret. Nar hun

monterer alterduken pa alteret, sier hun for aller farste gang:
«Det var pent det der. Fordi jeg har gjort det.»

Etter sommeren snakker hun mindre om alterduken, men oftere om «messen pa sgndag.» Jo
lenger hun arbeider med a sy alterduken, jo tydeligere er duken en del av et ritual og en
messe. Duken gar fra & vare fysisk til ogsa a bli symbolsk, en medierende artefakt. Det er
avgjerende viktig for henne & reparere duken sa den blir s& fin som mulig. A sy duken kan
leses som hennes forberedelse til messen. Dermed innlemmes hennes reparasjonsarbeid med
prestens rolle som forvalter av ritualer. Dette bygger relasjon, og det blir en avgjerende viktig
del av det relasjonelle mellomrommet. Beboeren uttrykker sjelden hvordan hun ser pa seg
selv eller presten direkte, men det uttrykkes likevel nar hun beskriver arbeidet med

alterduken. Dette aner jeg farst, og jeg har notert fglgende i hgyre spalte:

«Jeg aner at dette med a sy for presten ogsa er en del av et starre prosjekt, en sar del av
hennes livshistorie. A ikke f& plass. Dette har jeg ikke sett s& tydelig for. Jeg vil lgfte

henne for det, og anerkjenne det hun faktisk har gjort.

Fortellingen om & sy og fortellingen om presten som forvalter av ritualer og nattverd samles
mer og mer i hennes gjenfortelling. Det skjer en utvikling over tid. Det kan virke som om hun
sakte fletter sammen fortellingen om seg selv og fortellingen om a sy alterduk for presten. Det

illustreres av hennes kommentar nar alterduken var borte en stund og hun ikke husket meg:

44



"Ein strekk ikkje til, sa ein
Iyt ha ei tru 4 stette seg pa."
Var ikke det en av de store

dikterne vare?

Hun lgfter seg litt na. Lefter skuldrene litt.

Siterer i sammenheng, med innlevelse.

Utsagnet over star i kontrast til samtaler to maneder senere. | en av de siste samtalene legger

vi den ferdigsydde alterduken pa et mobilt alter som jeg har trillet inn pa beboerrommet:

kort til deg som takk for
hjelpen. Bildet er fra kirken
her. Jeg leser kortet: "Til
(fornavnet). Takk for
stralende hjelp med a
reparere alterduken pa
(navnet pa stedet). Du sa det

kom til & bli stygt og sterkt.

P 247 | Sa pent det var Hun betrakter det. Kjenner med hendene
pa duken.
B 248 | Ja, og duken passer veldig
godt til akkurat dette alteret.
P 249 | Og se her. Der star den. Jeg setter lysestaken over hullet.
B 250 | Den kan sta her, for det er s | Hun setter lysestaken mer ut mot kanten,
pent sydd slik det er mest naturlig. Jeg registrerer at
dette er farste gang hun sier at hun har
sydd pent.
P 251 | Ja, det kan den. Sa har jeg et | Hun virker forngyd med eget arbeid. Hun

ser pa kortet mens jeg leser det. Hun
gjentar ordene "stygt og sterkt" og "stygt
og pent." Hun tygger litt pa ordene.

45




Det ble pent og sterkt. Takk!
Hilsen (mitt fornavn) prest

Alterduken gir henne en relasjon til presten. Hun virker mer opptatt av at jeg er prest enn
sjelesarger. Det deltakende og repeterende gir henne tilgang til gamle ferdigheter. Ved &
snakke om alterduken og uroen for om det blir fint nok arbeid, kommuniserer hun indirekte

om seq selv.

B 256 | Det var pent det der. Fordi Hun virker stolt.
jeg har gjort det.

Et godt stykke ut i samtaleforlgpet kommer bruddstykker av fortellinger om & ikke strekke til,
om & ikke fa utfolde alle talentene sine. Parallelt er konfidenten opptatt av om syprosjektet
blir pent nok. Beboeren gar fra a ha en negativ til en mer positiv omtale av
reparasjonsarbeidet: Etter hvert blir det a sy duken og beboerens selvfalelse og talenter
fortellinger som flettes sammen. Dette setter hun aldri ord pa direkte, men det er ganske
tydelig mellom linjene. A f& gye pé dette samspillet handler om & lytte i det relasjonelle

mellomrommet; denne gangen etter parallelle fortellinger.

4.3 Foto fra oppvekststedet som personlig artefakt

«Det det er huset vart»

Det er ogsa en artefakt som formidler noe av beboerens fortelling og identitet. Det er en
artefakt som dukker opp allerede i den fagrste samtalen vi har, like etter at konfidenten har
beskrevet presten i barndommen som «hevet over andre mennesker.» Artefakten er et bilde av

stedet der hun vokste opp. Den uttrykker en fortelling om tilhgrighet:

46



B 68 Der vokste jeg opp. Hun peker igjen pa bildet av hjemplassen.
Og vi kommer tilbake til en samtale vi har
hatt flere ganger far. Hun beskriver,

peker.

Bildet henger rett foran henne, og litt pa

skra fra meg.

Konfidenten introduserer seg gjennom dette fotoet, og det skjer pa hennes initiativ. Det
interessante er at dette bringes opp igjen som fortellingsmotiv flere ganger i lgpet av de seks
farste samtalene, noen ganger av beboeren, andre ganger av meg. Det virker & ha samme
virkning pa relasjonen hver gang: Det gir mye a snakke om, bade steder, ritualer, personer,

minner, fortellinger om konfident og hennes barndom.

B 2 Jeg er jo fra (anonymisert). Hun peker pa bildet av hvor hun kommer
Det der er huset vart fra. Hun har nevnt dette flere ganger. Hun
er stolt av bakgrunnen sin. Bildet viser en
fiskerlandsby, rade sjgboder, klart hav,
solskinn og grenne enger. Det kunne ha
veert et kulturlandskap fra en
turistbrosjyre. Hun er begeistret hver gang
hun forteller dette. Jeg har ikke sett bildet

far.

Repetisjoner, drevet fram av artefakter i rommet, kan veere en del av dette a skape relasjonelle
rom for sjelesorg. Fortellingstradene starter sa og si alltid med den samme artefakten: Fotoet
pa rommet. For det intersubjektive rommet som skapes, er det viktig at det er hun selv som
initierer og skaper dette intersubjektive fortellingsuniverset. Artefakten blir da del av et

minnearbeid, det som i demensomsorg kalles reminisens. Beboer gjenkaller gamle minner og
47




bilder gjennom noe materielt; Et foto pa beboerrommet. Det er apenbart at denne artefakten er
bade en personlig og lokal artefakt fra hennes barndom. P& beboerens rom binder den sammen

livet far og na.

Hvordan skapes intersubjektivt rom for sjelesorg i forlengelsen av denne artefakten fra hennes
hjemsted? Den dag i dag kan jeg se for meg det landskapet konfidenten beskriver, dels som
minner om fotoet hun hadde pa veggen, men farst og fremst som mine indre bilder av det hun
fortalte meg om. Det repeterende og visuelle i det hun forteller vekker ogsa sjelesargers
forestillingsevne og fantasi. Foto av hjemsted som artefakt gjer det mulig & reise i tid og sted.
En gang artefakten foto fra hjemstedet dukker opp i «Presten i sjarken», er det som en non-

verbal observasjon:

P 13b Stille en stund. Jeg ser litt pa bildene i rommet nar det er stille. Bildet
av bygda hennes og bater som ligger utover, rekke pa
rekke. Det er mange familiebilder med ulike rammer.
Unge mennesker. Og to like bilder av det som ser ut

til & veere hennes mor (...)

Denne artefakten har flere viktige funksjoner. Den gir informasjon og samtaleemner, og den
skaper tilhgrighet og minner for henne. Artefakten gir konfidenten tilgang til flere
kommunikative ressurser enn hun ellers ville hatt. Artefakten har en tidsoverskridende evne,
pa linje med hva ritualer har. Ritualene kan binde sammen ulike tider og steder, og slik skapes
sammenheng mellom fortid og natid. Det samme gjelder artefaktene. Det som kan bli
fragmentert i mgte med demenssykdom, blir samlet i mgte med personlige artefakter.
Artefakter organiserer virkeligheten og knytter minner til levd liv. Artefakten har noe av den
evnen rommet har, og det er ikke sa rart: De er begge materielle og konkrete. Det er til hjelp
for & skape det som kan kalles materielle intersubjektive rom i sjelesorg for eldre med

demens. Dette komme jeg tilbake til i draftingen.

48



Kirkesgndag — «alle var med!»

Barndommens kirkesgndag viser seg a ha noen sjelesgrgeriske ressurser i seg. Gjennom
omtale av sgndagen knytter konfidenten seg til mellomrommet, til det & snakke med en prest.
Vi har sett at beboeren har flere opplevelser av prester som ikke forsgker a tone seg inn og
ved a etablere et intersubjektivt samtalerom. Beboer har, som de fleste andre, mange minner
av presten som forvalter av ritualer. | tilknytning til fotoet fra hjemstedet har hun ogsa et av fa

relasjonelle minner av prest. Det knytter seg til kirkesgndagen.

B 5 Vi hadde kirkesgndag. Vi Jeg ser for meg det hun forteller. Blir
kom inn fra alle gyene. Sa tok | fascinert. Hun forteller med bevegelser i
vi batene inn (utdrag hendene, som vanligvis er mye i ro.
anonymisert). Tempoet er ganske hgyt.

Han drakk mye kaffe den

presten.

P 6 Du forteller sa levende at jeg | Hun lyser litt opp i ansiktet.
kan se det for meg. Lydene.
Batene. Atmosfeeren.
Kirkekaffen. Hva var det du
likte best med de

kirkesgndagene?

B 7 Det var en festsgndag. Alle | Presten og klokkeren nevnes stadig

var der. Om man trodde eller | sammen. Hun etablerer pa et vis et nytt
ikke. Det var for hele bygda. |rom i rommet gjennom det hun forteller:
Med gyene rundt. Sammen Bildet pa veggen og fortellingene knyttet

med presten og klokkeren. til det.

49



A vare prest i sjarken er & veere relasjonell prest, pa leting etter det intersubjektive rommet
som skapes sammen. | dette barndomsminnet er det flere relasjonelle mgter. Minnet star som
en motsats til prester «hevet over andre», eller prester som «plutselig bare kom», som vi snart
skal se naermere pa. Om dette rommet var sjelesgrgerisk eller ikke den gang, er ikke sa
sentralt, all den tid det bygger relasjon. Det virker a veere det sentrale. Relasjonen mellom
beboer og prest pa sykehjemmet kan sees som en viderefgring av hennes barndoms
kirkesgndag. Sentralt er ogsa hennes erfaring av at kirkesgndagen var for alle. Na gar vi
videre inn i det relasjonelle mellomrommet, det som skapes mellom henne og presten i fortid

0g natid.

4.4 Analyse av det relasjonelle mellomrommet

A veere prest i det relasjonelle mellomrommet

Jeg vil na serlig lafte fram det relasjonelle mellomrommet. | dette ligger bade evnen til
verbal, kroppslig og emosjonell inntoning. Det er ikke teoretiske drgftinger, men det kliniske
mulighetsrommet for & skape intersubjektivitet. | problemstillingen ligger et underliggende
premiss: Mulighetsrommet ma skapes, utvikles og undersgkes — og det er unikt for hver
samtalerelasjon. Det jeg na gjer er & ga inn i «Presten i sjarken» pa leting etter hvordan jeg
lytter, hvordan jeg toner meg inn bade verbalt, kroppslig og emosjonelt. | dette ligger ogsa
mine retningsvalg, altsa evnen til & lytte til hvor beboeren gnsker oppmerksomhet. | dette er
det mange tematrader, sa jeg belyse det relasjonelle fra noen ulike vinkler: Det relasjonelle
mellomrommet, forventninger mellom hverdag og spesielle, ordene som sies og ikke sies,

humor, presten som forvalter av ritualer — og sa tilbake til det relasjonelle mellomrommet.

Fra starten av er beboeren litt reservert. Jeg aner at dette & ha besgk av presten pa
hjemmebane er forbundet med noen underliggende falelser og erfaringer. Det er bade uttalt og

forsterket av kroppsspraket; ikke minst hvordan hun lgfter haka nar hun forteller det.

50



8 Prestene da jeg vokste opp Hun gestikulerer og viser med hendene;
trodde ofte de var hevet over | viser med hendene at noen rager over
andre mennesker. andre. Hun strekker litt pa haka. Jeg lytter.

Hun har ogsa snakket om at hennes egen
prest var mild og folkelig. Jeg fester meg
ved det hun sier na.

9 Hvordan merket du det?

Hvordan hevet de seg over?

10 De var liksom ikke helt Jeg kjenner det litt i kroppen. Bestemmer
menneskelige. lkke sa meg for & si nettopp det.
folkelige. Men prester er jo
mennesker de 0g.

11 | Ja, deter klart vi er Jeg smiler litt. Hun ser meg kanskje litt an.
mennesker. Jeg sitter jo her Sa trekker hun pusten dypt og sier hayt:

12 Neli, tenk at du som er prest er
her pa rotereiret mitt. Det
hadde aldri skjedd i min
oppvekst. Presten var aldri pa
besgk til folk. Bare hvis det
hadde skjedd noe helt spesielt.

13 Jeg tenker at dette er en

arbeidsstue, jeg. Du arbeider
jo her. Det er fint & veere der

51




du lever livet ditt, i hverdagen
din

A vare prest er & baere en rolle med min egen person. Jeg kroppsliggjer rollen. Det innebarer
at jeg er presten, og presten er meg. Nar konfidenten tydeliggjer at prestene den gangen hevet
seg over, vekker det en fysisk reaksjon i kroppen min. Na blir jeg den fysiske presten, med
muligheten for at jeg har det samme selvbildet, «hevet over andre». Det skjer en kroppslig
overfgring av presterolle over 60-70 ar. Hvor fysisk dette oppleves kan leses i at jeg bekrefter
at jeg er et alminnelig menneske, og sier: «Jeg sitter jo her.» Fglelsen av a bli beskrevet
gjennom et overfgringsobjekt, «presten», blir sapass patrengende at jeg bringer det tilbake til

relasjonen, til mellomrommet.

Bade jeg og beboeren lytter her med bade gyne, kropp og grer — til det vi ser, det vi kjenner
eller husker i kroppen og det vi hgrer. Dette er et av flere eksempler pa hvordan disse sansene
spiller sammen i mitt materiale. Jeg vil hevde at samspillet mellom gyne, kropp og arer er
seerlig viktig for & skape det intersubjektive rommet ved demens. Nar beboeren «trekker
pusten dypt», uttrykker hun trolig en slags lettelse eller overraskelse. For & skape et
intersubjektivt rom, ma kontakten med denne emosjonelle, kroppslige inntoningen etableres,

0g noen ganger ogsa uttrykkes.

Presten fra barndommen som hevet seg over andre er et overfgringsobjekt. | en klassisk
freudiansk tankegang skulle jeg bare ha registrert den kroppslige fglelsen uten & kommentere
den.?4 Ingen av oss vet utfallet om denne kroppslige falelsen ikke var blitt uttrykt, men jeg vet

at samtalen ville blitt annerledes. Jeg velger en intersubjektiv, transparent strategi, og

8 Se del 3.1, og om «intersubjektiv sjelesorg» spesielt.
52



beboeren falger opp og gjer det samme. Det er med pa a etablere mulighetsrommet for

samtale.®®

Beboer uttrykker overraskelsen over at presten kommer til hennes rom, og antyder at det
bryter med noen forventninger. Dette har vi belyst som teoretisk tema allerede. Som prest
forsgker jeg & alminneliggjare dette neaerveeret, mens beboer forbinder prester med de spesielle
anledningene. Her er det en kontrast mellom prestens forventninger om a dele «hverdagen
din», og beboers forventninger om «noe spesielt som har skjedd.» Dette er to ganske sa ulike

innganger til & bygge relasjon, som jeg kommer tilbake til.

Kommer presten med dgdsbud?

Det er faktisk presten som formidler av dgdsbud som er beboers neste assosiasjon. Men
beboer har ogsa et helt annet minne av presten, nemlig den folkelige presten hun husker fra
barndommens kirkesgndag. Kirkesgndag var en samling for hele bygda der alle var med,
«enten man trodde eller ei». Denne sgndagen la kirkebesgkende fra gyene til kai pa fastlandet,
og presten kom pa kirkekaffe i batene. Hun uttrykker det som falger:

P 14 Men disse prestene: Var de
ikke hjemme hos folk ellers?
Men de var pa kirkekaffe i

batene?

B 15 | Ja, men de kom aldri hjem til | Jeg tenker pa den litt nglende starten i dag.

folk. Da var det noe trist som | Var det dette hun tenkte pa? Om jeg kom

hadde skjedd med triste nyheter til henne?
P 16 | Var det sann det var for deg i | Hun nikker gjenkjennende. Jeg har med
dag? At du lurte pa om det meg en fglelse av at hun var urolig for noe.

8 Jfr. Winnicott, se Cooper-White 2004: vii. Mer om dette i innledningskapittelet.
53



hadde skjedd noe trist da jeg

kom i dag.
B 17 Ja. jeg lurte litt pa det. Men du | Presten forbindes fortsatt med overgangene.
virket sa avslappet, og Det spesielle. Hun snakker bade med meg

tonefallet ditt var sann at jeg | og indirekte om meg, men hun gir inntrykk
ikke trodde det. av at jeg er annerledes enn prestene hun
beskriver. Dynamikken mellom det gamle
og det nye er der hele tiden. Hun bruker
den gamle symaskina si, men foretrekker de

moderne prestene.

Nar kommer en prest pa besgk? Jo, det kan veere forbundet med a ga med dgdsbud. Ved a
koble meg pa denne muligheten, far jeg avklart og trygget mellomrommet. Igjen er det en
kroppslig, konkret tilstedevaerelse som gir konfidenten bilder og forestillinger. Det bekrefter
Cooper-Whites pastand om at kommunikasjon farst og fremst er non-verbal, og sekundaert
spraklig. Siden blir min identifikasjon med «prester fgr» avgjgrende for & tone meg inn i
mellomrommet. Det viser seg at mitt blotte naerveer, og det at beboeren ikke kjente

bakgrunnen for at jeg kom, har gitt henne en uro.

Hva er det disse utdragene fra kasuistikken «Presten i sjarken» forteller om & skape
intersubjektive rom for sjelesorg? Jo, det handler mye om maten a lytte pa. Som materiell
representasjon av «presten» barer jeg med meg forestillinger. A arbeide i mellomrommet er &
arbeide i dialog med konfidenten. Da gjelder det & tone seg inn emosjonelt og verbalt. Er det &
tone seg inn annerledes nar konfidenten er en person med demens? | faglitteraturen om

demens er det vanlig a vektlegge at selv om det kognitive og spraklige reduseres, er sansene

54



og falelsene intakte.® Jeg vil hevde at sansene og falelsene ofte er forsterket hos personer
med demens, men det er min kliniske observasjon. Samtidig er det kanskje nettopp i klinisk
observasjon, som jeg gjar her, at et slikt funn kan lgftes fram. Jeg begrunner den i at beboeren
jeg mater sa ofte fester det verbale til det konkrete, og at dette konkrete blir barer av falelser.
Et tydelig eksempel er at spgrsmalet om jeg kommer med dgdsbud kommer opp som en

emosjonelt ladet fortelling idet en annen prest, mange ar senere, kommer inn i rommet.

A mgte sorg uten ord

A mgte en prest gir mange mennesker et sett med fglelser og forventninger, og ikke minst
gjelder det den eldre delen av befolkningen. Det blir sentralt & gi plass til tema som ikke er
blitt gitt plass av tidligere prester. | «Presten i sjarken» er det flere eksempler pa dette. Maten
konfidenten framstiller tidligere prester en eller to generasjoner tilbake i tid, tyder pa at hun
aldri har kjent en prest. Det har veert prester «<som har dukket opp» i spesielt krevende
livssituasjoner. I disse situasjonene beskriver beboeren at presten har veert pa samme sted
(«place»), men aldri i samme rom («space»). Det er altsa framtredende negative erfaringer av
at prester ikke har evnet a etablere intersubjektive samtalerom i mgte med hennes mest
krevende livserfaringer. Konfidenten deler tapshistorier. Hun nevner dem slik at jeg vet om
dem, men hun unngar alltid & snakke om disse tapsopplevelsene. Sorg nevnes og mgtes med
fa ord. De inngar i konfidentens implisitte hukommelse, de kan betraktes som kroppslige

minner. Mine notater fra disse eksistensielle vendingene i samtalen er fragmenterte:

Beboer: «Nei, na har jeg snakket meg langt forbi denne duken.» Hun har den i fanget.
Jeg bekrefter at det er fint & snakke om det som dukker opp. At duken egentlig er i

bruk nar det er hgytid, men hun skifter tema.

| et glimt er hun plutselig innom mgtet med presten da hun mistet et familiemedlem.
«Plutselig var han der presten ogsa.» Men fayer raskt til: «Det er forbi. Det trenger vi

ikke snakke mer om.»

86 Se Braut 2020.
55



Dette gar raskt. Jeg rekker knapt & kommentere. Hun setter en tydelig grense. Men

delte noe viktig. Kort stillhet.

Hvordan pavirkes og skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg av tause tapsfortellinger?
Konfidenten tilhgrer en generasjon der bra og uventet ded ofte ikke er blitt fulgt opp av
kvalifisert personell. Den terapeutiske kulturen er av forholdsvis ny dato. Samtidig vet man at
traumeforskningen er opptatt av & mate den ordlgse, stille sorgen, og at kroppen og
emosjonene barer minner av de starste tapene i livet. A forsgke & sprékliggjere sorg og bra
tap kan ofte gjere vondt verre, ikke minst nar konfidenten har to apenbare grunner til
spraktapet: Selve tapet og traumet rundt det, samt a vaere rammet av demens med tilhgrende
spraklig tap og redusert evne til kognitiv bearbeidelse. | «Presten i sjarken» blir disse
fortellingene hgrt. Samtidig respekteres beboerens gnske om diskresjon. Et intersubjektivt
rom skapes ved a mgte bade den tause tapsfortellingen, samt a respektere de samtalevalgene
en beboer med nedsatt orienterings- og spraklig evne gjar for a ivareta seg selv. Det handler

om & gi oppmerksombhet til den livsfortellingen som konfidenten presenterer, og a styrke den.

Humor og intersubjektivitet

A gi rom kan skje pé ulike méater, bade gjennom stillhet, verbale responser og humor. Humor
er lite framme i sjelesorgfaglig faglitteratur. Jeg mener humor er kraftig undervurdert som
virkemiddel i & skape intersubjektive rom. Humorens styrke ligger i & ufarliggjare det
alvorlige, samtidig som den kan inneholde ganske presis informasjon om bade relasjon og
situasjon. Derfor vil jeg hevde at humor har en litt oversett, men ikke uvesentlig plass i det a
skape et intersubjektivt rom. Ogsa en annen gang vi mgates er alterduken blitt borte for henne.
Jeg tilbyr meg & vaere med a hjelpe. Sa vi gar rundt i rommet og leter i kasser og skuffer. Jeg
spar hver gang fer jeg rarer noe. Jeg kjenner litt pa tvilen over hvordan dette oppleves for
henne. Men hun snakker lgst og ledig underveis. Jeg forsgker meg pa litt humor nar vi har lett

4-5 minutter:

56



P | Unummerert | "Det er nesten som a lete etter | Jeg tenker pa hvordan hun selv beskrev
sammendrag | Gud, dette. Du leter og leter | hvordan duken blir borte og dukker opp

mellom 206 | og finner ham, og sa blir han | igjen. Hun smiler litt.

og 207) borte igjen."
B "Ja, vi far lete litt her ogsa."
P "Let, sa skal du finne" star det
i Bibelen.
B "Ja, det star det faktisk. Da Tonen er ganske lett. Sa foreslar jeg at
finner vi kanskje noe da." hun skal lete i rullatoren sin, og der

finner hun duken.

| utdraget over kommuniserer vi langs flere akser samtidig. En sykehjemsprest og en
sykehjemsbeboer leter etter institusjonens alterduk, som er blitt borte pa beboerrommet. Sa
bruker vi Bibelens sprak som en humoristisk inngang, og beboeren kjenner godt nok til dette
spraket til & respondere. Humoren snur beboerens manglende hukommelse og
orienteringsevne til en leting etter Gud langs Bibelens fortellinger. Bibelspraket og humoren
normaliserer og ufarliggjer det a ikke gjenfinne egne gjenstander. Intersubjektive rom for
sjelesorg skapes i relasjon, i glemsel, i dialog med Bibelens sprak og liturgiske artefakter fra
kirkerommet. Det ender med at alterduken igjen dukker opp i beboerens rullator. Bare denne
siste setningen er jo ganske sa ladet: Liturgisk utstyr fra kirkerom og prestetjeneste er i
rullatoren til en sykehjemsbeboer som syr. Artefakten alterduk krysser tradisjonelle
skillelinjer og rom: Mellom beboerens hjem pa sykehjemmet og kirkerommet, mellom prest
og beboer, mellom handverk og liturgisk utsmykning. Denne krysningen av rom og

virkeligheter bidrar til & skape intersubjektive rom.

57



Presten som dgper, begraver og konfirmerer

| humoren gjemmes ofte det man ikke vager a si, men som en humoristisk tilneerming gjar det
mulig & formidle likevel. | dette andre eksempelet initieres humoren av beboeren.
Konfidenten uttrykker noe av sitt indre bilde av presten. Det er forestillingen om presten som
den som formidler darlige nyheter som tas opp igjen:

B 133 | (Til sykepleieren pa avdeling) | Jeg ler hjertelig, 15-20 sekunder. En

medboer stod i dera da sykepleier kom inn.

Du md ikke si til noen at je
J° Hun s& nok henne. Beboer ler ikke, men har

prater med presten. Datrorde | . . . .
glimt i gyet. Sykepleier ler ogsa
jeg skal begraves.

Hva har skjedd med fortellingen om at prester formidler dgd? | utdraget over flytter
konfidenten denne forestillingen til andre beboere pa sykehjemmet. Det er ikke lenger hun
selv som eier forestillingen om at prester bringer darlige nyheter. Dette skjer flere ganger:
Beboeren lar fortellingene bytte subjekt, og gjennomgaende blir fortellinger hun var redd for
tidligere tilskrevet andre pa et senere tidspunkt i forlgpet. Dermed formidler hun ogsa ny
informasjon til mellomrommet: Na vet hun at jeg som prest har flere strenger & spille pa enn
gravferd. Samtidig setter beboeren ord pa en eksistensiell virkelighet som ogsa er til stede i
ethvert beboerrom pa sykehjem: Dette rommet er hennes siste bosted, og attpatil snakker hun
med presten. Gjennom humoren tar hun eierskap til sin egen fortelling, hun kontrasterer egen
fortelling til det & bo pa sykehjem, selv om hennes gravferd er en eksistensiell virkelighet ikke

sa langt frem.

Den humoristiske kommentaren besvares farst og fremst gjennom min og sykepleiers
spontane latter. Det spontane hgrer med i det intersubjektive rommet som en helt sentral
inntoning og falelsesmessig respons. | det spontane er det ufiltrert respons. Kan hende sier
den spontane latteren mer om relasjonen enn mye annet. Humor nevnes ikke spesielt i Shared
Wisdom, men humor er definitivt «use of self in pastoral care and counseling», som er

undertittelen pa boka.

58



Ofte vender samtalen var tilbake til & ha en relasjon til presten som forvalter av ritualer, og at

det folkelige og kirkelige finner sammen. | dette hgrer jeg erfaringer av relasjon til prester:

Ja, prester de dgper og].

begravelser og konfirmerer. Se
der, der er
konfirmasjonssgndag. Batene
star der utover. Med rekka mot

hverandre.

Det hgres fantastisk ut det der,
Jeg husker du snakket om det.
Kirkekaffe i batene med

Presten og klokkeren.

Det er noe veldig folkelig og
kirkelig ved det der pa samme
tid. Det liker jeg.

Jeg tenker pa salmedikteren fra hennes

hjemtrakter.

B 127
P 128
P 129
B 130

Ja, det er jo gjerne sann. At det
folkelige og det Kkirkelige

finner sammen.

Hun sier det som en selvfaglge, noe hun har
tenkt pa far. Jeg aner noe som ligger i henne,
men som ikke er sa bekreftet, i alle fall ikke

av prester.

| dette utdraget er det tydelig at relasjonen til prest er en relasjon til presten som forvalter av

ritualer. Utdraget er seerdeles kompakt i innhold. Vi har sett at fortellingen om kirkesgndag

springer ut av artefakten vi har kalt foto av hjemstedet. Alterduken er ikke en eksplisitt

referanse i utdraget over, men den ligger like i forlengelsen av de ritualene som nevnes. Der

og da bekrefter jeg hvordan det folkelige og kirkelige finner sammen, som et uttrykk for det

relasjonelle. | ettertid ser jeg at beboeren knytter kontakt og utdyper relasjonen til meg ved a

59




snakke om ritualene jeg forvalter, samtidig som hun knytter seg til egne minner av de samme
ritualene. Igjen er det noe utenfor oss som skaper kontakt, men mer og mer blir ritualene noe
vi har sammen. Tydeligst er dette fellesskapet om ritualene nar beboeren sier at medbeboerne
pa sykehjemmet kan tro at hun skal begraves nar hun snakker med presten. Ritualene er noe
presten hun snakker med kan tenkes a forvalte i mgte med henne, ikke bare i mgte med alle

andre.

«Hvordan opplever du meg som prest da?»

Relasjonell sjelesorg handler om & utvikle et intersubjektivt rom; A utvikle og utforske
mulighetsrommet for samtale. Relasjonen var endrer seg gjennom seks samtaler over en drgy
maned, der siste samtale skjer like far sommerferien. Assosiasjonene konfidenten knyttet til
«presten» gar fra & vaere et fortidig bilde til en hun kjenner. Dette er uttrykk for overfaringer
og motoverfaringer. Relasjoner til en prest endres bare gjennom nye relasjonelle erfaringer,
seerlig nar tidligere prestemgter har hatt lav relasjonell kvalitet. | dette overfaringsfeltet ligger
det ogsa to-tre generasjoners utvikling i presteideal og presterolle. Dette er viktig & veere klar

over i sjelesorg overfor personer med demens.

Om presten forblir en som «tror de er hevet over andre mennesker» er det umulig a skape et
intersubjektivt rom for samtale. Etter fem-seks samtaler har noe endret seg. Jeg velger a
utfordre konfidenten nar den samme beskrivelsen av presten «som hevet over andre» i hennes

oppvekst spilles inn igjen av henne:

P 117 | Hvordan opplever du meg Jeg bruker muligheten til & undersgke

som prest da? Jeg tenker jo relasjonen. Stemningen er avslappet. Vi har
ikke selv at jeg er noe hgyere | bygget opp en relasjon over litt tid, og jeg
eller mer skikkelig enn andre. | gjenkjenner noen av begrepene hun bruker
Praysen sier i Jgrgen om prester versus «vanlige folk».
Hattemaker at vi er jamses 0g
like.

60



B 118 | Nei, nar vi blir kjent s er vi jo | Stillhet. Dette har vi snakket om lenge, men
jevne. aldri s konkret som na. Og heller ikke om

var relasjon.

Det beboeren beskriver na er en mer jevnbyrdig relasjon. | materialet aner jeg at selvfalelsen
trues av demens-sykdommen, og hennes selvfglelse trenger a bli bekreftet om og om igjen.
Ved & lytte kroppslig, emosjonelt og verbalt, har jeg fatt tak i noen av hennes forventninger og
indre bilder av presterollen. Seerlig har arbeidet med alterduken endret hennes relasjon til
presten. Kanskje hadde ikke sjelesorgrelasjonen blitt til uten alterduken, eller uten referansen

til ritualer som dap, konfirmasjon og gravferd.

4.5 Oppsummering av analysen pa vei mot en drgfting

Jeg har na analysert «Presten i sjarken» ved hjelp av kvalitativ metode for & kartlegge mgnstre
og sammenhenger i materialet, serlig med sikte pa hvordan det intersubjektive rommet
skapes. A skape kontakt starter med & dele fysisk rom og se og sanse rommet til konfidenten.
Dette er en form for materiell og konkret intersubjektivitet — noe felles, handgripelig og synlig
mellom sjelesgrger og konfident. Denne materielle intersubjektiviteten framtrer som seerlig

viktig ved demens.

Artefakten alterduk utvider det relasjonelle mellomrommet og hjelper oss begge til & bli der.
Alterduken skaper og utvikler relasjon. Sjelesorg framtrer som relasjonsbygging gjennom a
lytte, tone seg inn og gi oppmerksomhet. | ganske stor utstrekning spilles minner inn i det
relasjonelle mellomrommet. Da mener jeg det intersubjektive rommet som sarlig omhandler

relasjonen mellom presten og konfidenten.

Nar vi gar eksplisitt inn i det relasjonelle mellomrommet, ser vi hvordan det intersubjektive
rommet blir til i et komplekst samspill. I materialet star det tidlig noe relasjonelt pa spill:
Kommer presten med triste nyheter? Kan presten vare i et rote-reir? Er presten hevet over

andre? Artefaktene justerer naerhet og distanse til disse spgrsmalene, men blir ogsa en mate a

61



utforske relasjonen pa. Spegrsmalene mgtes gjennom samtaler, blant annet om minner av
tidligere prester, gjennom stillhet, humor, spgrsmal og ved a gi og ta bort fokus. Serlig viktig
er det a respektere beboerens gnske om diskresjon. Ved & gi oppmerksomhet til beboerens
kjente artefakter, og den tryggheten og orienteringshjelpen det gir henne, styrkes relasjonen.
Repetitive fortellinger som springer ut av artefaktene er gjennomgaende i store deler av

samtaleforlgpet.

Relasjonen og artefaktene styrker hverandre gjensidig. Fotoet av hjemstedet bidrar ogsa sterkt
til det. Her ser jeg at det relasjonelle og materielle ved det intersubjektive glir over i
hverandre, og enda tydeligere enn i Cooper-Whites framstilling. Intersubjektivitet er bade
materielt og relasjonelt — og ofte gar de over i hverandre. Derfor har den materielle siden ved
det intersubjektive fatt en del plass i analysen, szrlig gjennom artefaktene og det fysiske
rommet. Men i forlengelsen av det materielle ligger det ogsa noe relasjonelt. Det relasjonelle
mellomrommet ved demens er mer implisitt enn eksplisitt, mer materielt enn verbalt. Derfor
krever det et eget blikk, en sensitivitet og en inntoning. Denne evnen til & lese i og mellom
linjene har jeg pekt noe pa i analysen, og na vil jeg ta det videre i draftingen.

62



5. Drefting av hvordan det kan skapes et intersubjektivt rom for

sjelesorg i mote med eldre med demens

Jeg vil belyse problemstillingen fra tre ulike vinkler. I del 5.1 vil jeg si noe om relasjonell
musikalitet gjennom musikktermer som stemme, tonefall, tempo og timing. Det handler om
hvordan det relasjonelle mellomrommet skapes relasjonelt. I dette ligger det mange kliniske
valg og erfaringer. | del 5.2 vil jeg drgfte den plassen artefakter og fysiske rom har i & skape
intersubjektive rom for sjelesorg ved demens. Denne delen vil bade sta i dialog med og utfylle
eller korrigere arbeidsmatene fra den relasjonelle sjelesorgen og Cooper-White. Her finner jeg
det ogsa tjenlig & bringe inn et bestemt perspektiv pa artefakter og lek fra religionspsykologen
Winnicott.®” Sammen med det romlige perspektivet fra 4.1 blir han sentral for & utvide og
nyansere blikket pa intersubjektivitet, seerlig nar det foregar i en kontekst med demens. Det
kroppslige, lekne og romlige sees litt for sjelden sammen i klinisk sjelesorg. I del 5.3 vil jeg
forsgke a beskrive kjennetegn ved en relasjonell sjelesorg ved demens. Sjelesorg handler,
tradisjonelt sett, en hel del om ord og det som sies. Jeg vil beskrive en form for lytting og
lydhgrhet, og hvordan lytting og respons henger tett sammen. | analysen var vi innom det
relasjonelle kontaktpunktet flere ganger. Jeg vil se pd hva som skaper og hva som bryter

kontakt ved demens.

5.1 Sjelesorg som relasjonell musikalitet

| del 5.1 vil jeg bevisst bryte litt med sjangeren nar jeg skriver om relasjonelle dimensjoner og
kvaliteter ved sjelesorg. Jeg vil forsgke & skrive fram en egen mate a lytte og kommunisere pa
inspirert av noen grunnleggende sider ved musikkformidling. Dette kaller jeg sjelesorgens
musikalitet. Det handler om samspillet mellom ord, stillhet og det non-verbale, men ogsa om

ganske spesifikke arbeidsmater i mellomrommet. Det bidrar dels til & binde sammen

87 Winnicott 1971, Playing and Reality. Winnicott skriver der om sammenhenger mellom lek, kreativitet og den
terapeutiske relasjonen.

63



sjelesorgen som relasjonsbygging og arbeidet med artefakter. Tema er sjelesgrgerens stemme
og toneleie, tempo og timing, stillhet og lydhgrhet, som ulike mater & mangvrere i og forankre
sjelesargerisk virksomhet. Det er ogsa en sammenheng med Cooper-Whites innsteg, serlig

tydelig nar hun bruker musikken som bilde pa intersubjektiv lytting:

«By listening for the music of our own inner world as we sit with another, we listen to
the other’s music as well, through the counterpoint (both harmonious and dissonant) of

shared wisdom that springs up between us.”%®

| sitatet over beskriver Cooper-White relasjonell lytting som en form for musikalitet og

hareleere. Hun bruker uttrykk fra harmonilere og satsleere i sjelesorgfaglig arbeid.

Relasjonelt mulighetsrom i musikk og sjelesorg

Jeg vil na beskrive hvordan intersubjektive rom skapes ved a beskrive sjelesorg som en form
for musikalitet. Sjangermessig representerer dette en dreining mot det kreative
mulighetsrommet, men det fanger ogsa viktige sider ved den gjensidige emosjonelle og
kroppslige kommunikasjonen. Det intersubjektive rommet som skapes ved demens er mindre
verbalt betinget enn ellers, men desto mer knyttet til andre sanser. Det seerpregede ved
sjelesorg i mgte med demens, kommer godt frem gjennom det relasjonelle i musikalitet. Dette
er vanskelig & beskrive. Det handler om en lydhgr mate a lytte og & kommunisere pa, der ikke
minst samspillet mellom & lytte og & kommunisere er sa sentralt. Rollene er noe annerledes
enn i sjelesorg, men det & lytte og respondere foregar bade hos musikkformidler og publikum,
verbalt og non-verbalt. Framtredende er formidling av falelser.

De sansene som far starre betydning i sjelesorg ved demens, er sanser som all musikkutgvelse
dreier seg rundt, og da seerlig formidling av musikk gjennom stemme og sang. Jeg vil hevde at
en relasjonell, emosjonell og kroppslig musikalitet kan skape intersubjektive rom, et
relasjonelt mellomrom for & drive sjelesorg ved demens. I dette vil det vaere innslag av for-

spraklige moment, som stemme, rytme og stillhet. Na vil jeg beskrive hvordan dette

8 Cooper-White 2004: 6.
64



intersubjektive rommet skapes gjennom uttrykk fra musikkformidling, og sangformidling

spesielt.

Stemmen og tonefallet til sjelesgrgeren

Farst nar jeg som sjelesarger omsetter kognitive og spraklige intensjoner til noe som tar bolig
i min egen kropp, mine handlinger og min stemme, nar det fram til beboeren. Dette minnet
Gillebos funn meg om, og hans funn konkretiserte noe i min sjelesorgerfaring. Et
framtredende eksempel er hvordan beboeren lurer pa hvorfor jeg besgker henne, og at hun da
ble redd for triste nyheter. Nettopp dette utdraget, som vi har veert innom far, kan fa fram

egenarten ved sjelesorg som musikalitet ved demens:

P 16 Var det sann det var for deg i Hun nikker gjenkjennende. Jeg har med meg en
dag? At du lurte pa om det hadde | faglelse av at hun var urolig for noe.

skjedd noe trist da jeg kom i dag.

B 17 Ja. jeg lurte litt pa det. Men du
virket sa avslappet, og tonefallet
ditt var sann at jeg ikke trodde
det.

Beboeren tematiserer stemmen min og tonefallet mitt. Jeg verbaliserer noe jeg opplever som
uavklart. Farst nar jeg setter ord pa det uavklarte, bringer hun inn at hun har lyttet til stemmen
min. Det viktige er ikke hvorvidt jeg er god til & bruke stemmen min eller ikke, men at det er
stemmen og tonefallet mitt som blir baerer av mine intensjoner. Via toneleiet mitt kan
beboeren trekke ut min emosjonelle inntoning. Erfarne helsearbeidere i demensomsorg kan
ogsa snakke om betydningen av a bruke gyne, stemme og blikk for & oppna kontakt med en
person med demens, og at dette blir serlig viktig jo sterkere demensen rammer. Det er grunn

til & vektlegge det samme som sjelesgrger i mgte med personer med demens.

65



Tempo og timing

Denne musikaliteten handler ogsa om tempo og timing, som er avgjerende for bade
musikkformidling og sjelesorg. Som fersk sykehjemsprest la jeg merke til at jeg gikk mye
raskere gjennom gangen pa en sykehjemsavdeling enn hva beboerne gjorde. Jeg matte gve
meg pa 4 ga sakte nok til & kunne knytte kontakt. Ved & ga raskt antok jeg at jeg ble mindre
tilgjengelig for beboernes langsomme tempo. Nar jeg gikk saktere, opplevde jeg at det
initierte flere samtaler enn nar jeg gikk fort. Det handler om & veere til stede og puste.
Sjelesgrgerisk musikalitet handler mye om timing og intonasjon. | musikken er det avgjgrende
for den musikken som skapes, ja, intonasjon er faktisk ordet for  beskrive en ren tone. Denne
musikaliteten er avgjerende for a lytte godt som sjelesgrger, for & skape et rom der relasjonelt

samspill finner sted.

En annen side ved tempoet er timingen, dette at noe skjer til riktig tid. Seerlig handler det om
hvordan sjelesgrgeren responderer og fokuserer ulike tema som kommer opp. Jeg vil serlig
trekke fram timingen pa & snakke om det som er vanskeligst a finne sprak for. I mitt materiale
kommer det opp i aller forste samtale. Jeg spar: «Trodde du at jeg kom med triste nyheter?»%°
Prestens neerveer aktualiserer tidligere tap. Denne tematikken kommer opp igjen flere ganger,
men den beskrives aldri slik at jeg vet hva det dreier seg om. Konfidenten gar alltid raskt
videre, og jeg respekterer hennes tempo. A skape intersubjektive rom mener jeg handler mye
om & gi tema fokus nar det passer, og alltid slik at konfidenten har verbal og emosjonell
kapasitet til & handtere det. Dette vil jeg kalle emosjonell timing. En observasjon hos meg er
at studenter i praksis pa sykehjem, enten de studerte psykologi eller teologi, enten er altfor
passive i a ta opp sensitive tema eller altfor aktive. Dette er vanlige utslag nar man er uvant
med overfaringsdynamikken i samtaler, og det forsterkes nar hjelpebehovet er stort. Blir man
for ivrig, kan konfidenten bli invadert eller komme til kort. Blir man for tilbaketrukket,
handler det kanskje mest om a beskytte seg selv. Da svekkes den emosjonelle
tilstedevaerelsen. Dersom man som prest og konfident mgates veldig ofte, er det ofte et signal

om at overfaringsfeltet er blitt for intenst. Cooper-White minner da om a reflektere, analysere,

8 Se del 4.4 under overskriften «Kommer presten med dgdsbud?»
66



ta pauser og veere i stillheten.®® For et intersubjektivt rom skapes ogsa av pausene mellom

mgtene. Rom skapes av pauser.

En tredje side ved timing handler om komposisjon eller disposisjon av et samtaleforlgp. Som
erfaren sjelesarger vil man lettere kunne vurdere hvor mye og nar en konfident er i stand til &
apne ulike tema. En god sanger eller musiker vil veere i stand til & betone ulikt, og fraseringen
vil binde sammen ulik betoning. Dersom sangstemmen bare har et uttrykk og ikke kan veksle
styrke, intensitet og inntoning, vil ikke tilhgreren oppfatte nyanser. Alt blir likt. Et
intersubjektivt rom i sjelesorg skapes nar ulike deler av en fortelling far sin plass, én etter én, i
sammenheng med tidligere tema og som kontrast. Hvordan ser dette ut i mitt materiale? Den
sjelesorgen som utfolder seg i mitt materiale, har noen tydelige mgnstre som gjentas: Samtaler
med utgangspunkt i alterduken og hjemstedet, beskrivelser av prester fgr og na; i hverdag og
krise. Ut fra disse hovedtemaene utfolder andre temaer seg. Hovedtemaene blir som
tilknytningspunkt, som refreng i en sang. Refrenget gjar at man stadig vender tilbake. Nye
vers kan hektes pa det samme refrenget. Opplevelsen er at disse tematiske mgnstrene hjelper
konfidenten til & kjenne seg igjen og veere orientert. Dette at noe betones mye og ofte, gjar det

lettere & kjenne igjen og huske.

En fjerde side ved timing er krysspunktet mellom viktige tema og tidsaksen. | dette ligger det
ogsa gjemt en relasjonell inntoning i et langsomt landskap. For et menneske med demens gar
hele livet litt saktere. Analysen av materialet illustrerer hvordan de tre temaene om presten,
det vanskelige i livet og alterduken har en tidsakse. Sparsmalet om hvem presten er for
beboeren aktualiseres eksempelvis i det stadige spgrsmalet «Er det messe pa sendag?» | dette
spgrsmalet er det ogsa et underforstatt kirkerom som er i spill. Det virker som om beboer
stadig forbereder seg til messe, eller forbereder messe for presten. Det andre spgrsmalet er
hvordan og nar hun gnsker a snakke om det som har vert vanskelig i livet. Hadde dette veert
forsert, ville kanskje samtalen med henne sett annerledes ut. Ofte er beboeren innom sensitive
tema for sé & forlate dem. A respektere hennes tempo er avgjerende. Det tredje spgrsmalet er
nar alterduken blir ferdig sydd, og i hvor stor grad jeg skal pavirke det utfallet. Et konkret

% Cooper-White 2004: 74-76.
67



uttrykk for det tredje sparsmalet er nar arbeidet med alterduken trekker ut, konfidenten sier
«Jeg er ikke kommet noe lengre» og jeg svarer at «Dette har ingen hast!» A skape et
intersubjektivt rom for sjelesorg handler ogsa om timing og tempo, for det er av betydning nar
og hvordan tema gis plass. Andre ganger er det best a veere lydhgr og stille, ja, & gi tid. Det &

veaere der er viktig i seg selv.

5.2 Artefakter og fysiske rom — arenaer for empati og lek

Materialitet binder sammen

A vere et narver er bade befriende og utfordrende. P& hvilken méte forlgses
mulighetsrommet for sjelesorg gjennom neerveer? Na drafter jeg hvordan de fysiske rommene
og artefakter skaper intersubjektive rom. Artefaktene er eksempler pa en form for
sjelesgrgerisk materialitet og representasjon, og de henger nart sammen med betydningen av
det fysiske rommet i sjelesorg ved demens. Artefaktene og de fysiske rommene har en helt
bestemt funksjon: Det ligger gjemt fortellinger i det materielle og romlige. Ved demens
forlgses og orienteres det verbale av det fysiske rommet og artefaktene. Rom og artefakter har
noe grunnleggende kroppslig og konkret ved seg, ja, noe materielt. | mgte med artefakter og
fysiske rom synliggjares noe av begrensningen i Shared Wisdom i mgte med mennesker med
demens. Cooper-White er ambisigs pa vegne av konfidentens verbale evne, spraket som
formidler av virkelighet og konfidentens grad av og evne til bevissthet om egen fortelling. Det
handler om hennes psykoanalytiske bakgrunn og arbeidsmate, og det er ikke sarlig uventet at

demens utfordrer dette ambisjonsnivaet.

Intersubjektivitet, artefakter og demens

Gjennomgaende i denne oppgaven om «Presten i sjarken» er teorien om hvordan
sjelesargeriske relasjoner skapes: Ved a utvikle og utforske mulighetsrom. Cooper-Whites
Shared Wisdom er skrevet for en annen kontekst enn demens og eldre. Mens Cooper-White er
ganske opptatt av spraket, ma jeg ofte ga noen omveier i mitt materiale. Vi snakker sjelden
om noe uten a gi via noe annet. Dette er et helt sentralt funn. Et eksempel er hvordan
artefakter gjor det lettere a etablere intersubjektive rom. Det virker ogsa som at konteksten

68



artefakten er hentet fra bidrar til & styrke det intersubjektive rommet inn mot denne
konteksten. Alterduken styrker det intersubjektive opp mot kirke, prest og sjelesorg. Fotoet av
hjemstedet styrker det intersubjektive rommet opp mot beboers oppvekst, familie og
tilhgrighet. Via denne barndomstilhgrigheten blir det mulig a knytte seg mer til presten ogsa
pa sykehjemmet, men det ser ut til & betinge at jeg blir i hennes fortelling og ikke skaper en

ny. 9

Relasjon og lek

Vi har sett at Winnicott er sentral bakgrunn for tanken om intersubjektivitet. Jeg ser
overfaringsverdi fra Winnicott Playing and Reality til arbeidet med intersubjektivitet i
sjelesorg ved demens.®? Terapeuten og religionspsykologen Winnicott hevder at mennesker
leker seg fram til sammenhenger mellom en ytre og indre virkelighet. Vi har allerede sett
hvordan grenseoppgangen mellom sted og rom kan veere flytende, likesa sjelesorgsamtalens
plassering i tid, relasjonen mellom presten far og na, om presten kommer med gode eller triste
nyheter. Hva ligger i alt dette? Jo, det forteller at alle relasjoner og samtaler har i seg en

veksling mellom lek og virkelighet, mellom forestilling og gyeblikket slik det er.

Winnicott er opptatt av kunsten & lytte.%® Lyttekunsten ser han som analog til relasjonen
mellom mor og barn. Nettopp foreldrelignende relasjoner beskriver sykehjemsprest Dalaker i
omtalen av sine kasuistikker.®* Barnet kan allerede far fadsel gjenkjenne morens stemme.
Dette viser oss at lytting ogsa er noe fer-spraklig og grunnleggende menneskelig. Det har jeg
funnet flere eksempler pa ogsa i mitt materiale, seerlig knyttet til hvor viktig det er a lytte til
bade det sagte og det ordlgse, det som finner ord og formuleringer og det som sitter i kropp,

falelser og sanser. Relasjonell sjelesorg utaves, og artefakter tas i bruk samtidig. Det skjer ved

% | dette & snakke om viktige sjelesargeriske via kirkerommet, alterduken eller ritualene, ligger det kanskje en
folkekirkelig beskjedenhet. Beskjedenheten sammenfaller ogsd med redusert kognitiv kapasitet til & bearbeide
livserfaringer verbalt, s& det kan veere vanskelig a skille &rsakssammenhengene fra hverandre.

92 Winnicott 1971. Se serlig der Winnicott skildrer den terapeutiske relasjonens rgtter i mor/ barn-relasjonen, altsa
far spraket utvikler seg.

% Winnicott 1971. Her tenker jeg searlig pd hvordan Winnicott beskriver relasjoner i voksen alder som
videreutvikling av relasjonen mellom mor og barn.

% Dalaker et al. 2023.

69



a lytte godt, og det skaper samtidig mer a lytte til. Den kreative prosessen og lytting har naer

sammenheng.

Winnicott er ogsa opptatt av lek.%® Relasjonen mellom terapeut og pasient omtales som en lek,
og det kan overfares til relasjonen mellom prest og beboer. Lek er en del av vekslingen
mellom det virkelige og det opplevde, mellom forestilling og realisme. Det beboeren knytter
til artefaktene kan omtales som en utforskende lek, der seerlig relasjoner spilles ut. Styrken til
Winnicott er & binde sammen indre og ytre virkelighet. Vi har sett at vekselvirkningen mellom
det fysiske og det konkrete og det forestilte og opplevde er sentralt i mitt materiale, og styrken
ved Winnicott er at det materielle og det romlige knyttes sammen med det intersubjektive.

Denne sammenhengen er ikke sa tydelig hos Cooper-White i Shared Wisdom.

A trekke inn lek som perspektiv minner om at all relasjonsbygging har noe skapende, kreativt
og lekent ved seg. En god idé for a skape relasjon kan forlgses av motet til & vage noe nytt,
leke seg fram til nye mater & lytte og kommunisere pa. Langt pa vei vil jeg si at materialet fra
«Presten i sjarken» har mange innslag av utprgving, nye roller og rom som er flyttbare. Hva
gjer man nar man leker? Roller utforskes. Rom flytter pa seg. Barnet leter etter mater a
uttrykke seg pa. Jeg ser noen likhetstrekk mellom barnets lek og sjelesorg ved demens. Det
handler om & utforske rom, roller og mater &8 kommunisere pa. Jeg har ogsa skrevet noen om
humorens betydning, og humor og lek har en del felles. Lek og humor ufarliggjer og spiller ut
livet, og det kan skape trygghet til & veere til stede i det som er.

Delt rom og empati

| analysen framstar bade steder og fysiske rom som forutsetninger for det relasjonelle
arbeidet. Sparsmalet er om denne observasjonen ogsa har en empatisk, relasjonell side.
Trygve Wyller mener at det & dele fysisk sted ogsa er en forutsetning for empati.®® Empati
oppstar tilsynelatende mellom sansende, narvaerende kropper. Det innebarer at empatiske
prosesser starter far et eneste ord er talt. Dette at jeg kan sanse bade situasjon og relasjon med

% Winnicott 1971. Boktittelen Playing and Reality antyder denne sammehengen, som beskrives i et eget kapittel i
boka.
% Se kapittel 2.

70



min egen kropp, er ngdvendig for empatisk innlevelse. Et eksempel er forste gang jeg besgker

henne, og hvordan bade det fysiske rommet og empatisk inntoning blir tema da:

B 12 Nei, tenk at du som er prest er her pa rote-reiret
mitt. Det hadde aldri skjedd i min oppvekst.
Presten var aldri pa besgk til folk. Bare hvis det

hadde skjedd noe helt spesielt.

P 13 | Jeg tenker at dette er en arbeidsstue, jeg. Du
arbeider jo her. Det er fint & vere der du lever
livet ditt, i hverdagen din.

| utdraget over opplever jeg som prest a representere kirke og kirkerom for beboeren. Dette at
jeg besgker henne, knytter sammen hennes rom og kirkens rom. Artefaktene har evnen til a
binde sammen ulike tidsepoker og rom, pa samme mate som ritualene. Artefakter er bade
elementer i mellomrommet («potential space»), og de er tilknytningsobjekter for den
enkelte.®” Sparsmélet er om ikke dette blir mulig fordi jeg og konfidenten deler fysisk rom.
Ved & vere pa hennes sted, vet jeg noe om det livet som utspiller seg der. Wyller bruker
eksempelet pa at han som forskeren deler kirkerom med kirkeasylanter. Han er bade forsker
pa og deltaker i det som skjer. Det som oppnas nar jeg besgker konfidenten pa beboerrommet,
er at jeg kan kjenne pa kroppen hvilke ressurser beboeren har, og hva hun emosjonelt sett star
i. Det erfares mellom personene; Intersubjektivt. Noen av de gode samtalene blir ogsa til i

dialog med andre personer som kommer innom rommet, som sykepleieren eller de andre

97 Se Cooper-White 2004: vii.
71



beboerne. Kort sagt ville det ikke vaere mulig a skrive denne studien uten at jeg hadde veert til

stede i samtalene selv.

Artefakter og deltakelse

Kan det tilbakevendende sgkelyset pa sjelesorg overfor personer med demens som
ritefellesskap handle om noe sa basalt som deltakelse? En fordel ved riten framfor samtalen,
er at den ikke krever s stor kognitiv evne. A Igfte fram betydningen av deltakelse er ogsa et
hovedfunn i Linda Vikdahls doktorgradsavhandling, med den talende tittelen Jag vill ocksa
vara en angel: Om upplevelser av delaktighet i Svenska kyrkan hos personer med
utvecklingsstorning.*® Det 3 fa delta gav de involverte opplevelser av  vare «normal», & vere
en fullverdig og inkludert del av fellesskapet. En fordel ved riten framfor samtalen, er at den

ikke krever sa stor kognitiv evne.

Framstar sjelesorg i «Presten i sjarken» som rituelt fellesskap, slik teorien peker pa? Jeg vil
hevde at sjelesorg ikke kan avgrenses til et rituelt fellesskap, men heller kjennetegnes ved
relasjonen til presten som medvandrer, og som forvalter av ritualer. Seerlig blir dette tydelig
nar alterduken blir tilknytningspunktet i det relasjonelle mellomrommet. Alterduken blir
kontaktpunktet som driver fram relasjonen. Den gir pa samme tid tilgang til fortellinger om
beboeren, symboler og ritualer. Dette muliggjeres av naervaret av en prest og den relasjonen
det skaper. Dette funnet tar jeg med videre til drgftingen av hva som kjennetegner relasjonell

sjelesorg i mgte med eldre med demens.

Hvordan skaper artefakter intersubjektive rom? Artefaktene kan bidra til & uttrykke og
utforske innholdet i og kvaliteten i relasjoner, eller kmoments of meeting.» Det er lettere a
skape intersubjektive med enn uten artefakter. Fortellinger knyttes til artefakter, som igjen
skaper sammenheng mellom levd liv og gyeblikket her og na. | mitt empiriske materiale, sett
sammen med teoretisk tilfang, har det kroppslige minnet starre vekt enn det som formidles
med ord, og det personlige blir viktigere enn det generelle. Det & fa delta og fa gjare blir

dermed sentralt. Konfidenten i «Presten i sjarken» viser liten interesse for alterdukens

% Vikdahl 2014.
72



generelle historie, hvem som har laget den, hvor den har veert i bruk. Hun er tvert imot opptatt
av a sy den, og hun knytter egne fortellinger og overgangsritualer til duken. Alterduken gjeres
til en personlig artefakt for henne. Det hun far gjere med hendene og opparbeidet kunnskap

som sitter i hendene, er langt viktigere enn fortellingen jeg bringer med meg.

Artefaktene gir beboeren knagger & knytte tanker, falelser og minner til.% Det gir beboeren
samtaleressurser og orienteringshjelp, samt hjelp til & holde fokus. Gjennom artefaktene
sammenholdes beboerens verbale kapasitet, forventningene til samtalen justeres og beboeren
ivaretas emosjonelt. Denne verbale og emosjonelle ivaretakelsen skjer ogsa gjennom spraklig

utveksling, men artefaktene evner a regulere og avgrense tema pa en s&regen mate.

Artefakter og overgangsobjekt

Det antas at de primare relasjonene og minnene fra barndommen blir viktigere i eldre ar. |
den sammenhengen blir naturligvis et foto fra barndommen sentralt. Nar hun sa syr for
presten, sier hun: «Na skulle mor ha veert her!» Ogsa det er en fortelling om tilhgrighet og de
primzre relasjonene, sveert tett pa Winnicotts tanke om overgangsobjekt. Gjennom artefakten
utforsker konfidenten sine relasjoner, og inn i det intersubjektive rommet far jeg som
sjelesgrger bli kjent med konfidentens avdgde familiemedlemmer, samt lyden, lukten og synet
av hennes barndom. Hennes personlige artefakt, fotoet fra hjemstedet, fyller det
intersubjektive rommet med farge, fortellingstrader og identitet. Fotoet gir henne
fortellingsressurser og minner. En identitetsfortelling som ellers ville forblitt skjult, blir
synlig. En annen side ved artefakten er at jeg blir kjent med hvordan hun knytter seg til andre
mennesker. Det gir mulighet til & intonere verbalt og emosjonelt.

Jeg har sa langt draftet sjelesorg som relasjonell musikalitet. Der ordene ikke strekker til, tar
dette over. Jeg har draftet hvordan det & dele fysisk rom, & veere pa samme sted, skaper
empati, samt artefakter og relasjonsbygging som arenaer for lek. Na skal jeg se pa kjennetegn

ved relasjonell sjelesorg ved demens.

9 Se del 3.3 som teoretisk rammeverk om reminisens.

73



5.3 Hva kjennetegner relasjonell sjelesorg ved demens?

Et sentralt spgrsmal er hvordan mellomrommet, den relasjonelle virkeligheten som skapes, er
annerledes i «Presten i sjarken» sammenlignet med Cooper-Whites framstilling i Shared
Wisdom. Jeg har ikke funnet andre sjelesorgfaglige bidrag som diskuterer kjennetegn ved det
relasjonelle mellomrommet for sjelesorg ved demens, bortsett fra noen ansatser i «Sjelesorg
som rituell praksis» og «Kirkekaffe som sjelesorg.» Hvordan mellomrommet endres er et stort
spgrsmal, bade teoretisk og klinisk. Jeg vil derfor avgrense det til hvordan man etablerer
kontakt og hva som kan bryte kontakten, og peke pa noen kvaliteter ved den tause, lyttende

tilstedeveerelsen. Det relasjonelle rommet ma hele tiden skapes, opprettholdes og utforskes.

Mellomrom og lytting henger sammen, serlig hvis man ogsa ser pa lytting og respons
sammen. Hvordan lytter man til en beboer med demens? Jeg har funnet et mgnster i hvordan
jeg gjer dette i «Presten i sjarken». Det har sasmmenheng med endret balanse i mellomrommet
a gjere. Som sjelesgrger gjelder det & respondere pa det som allerede er pa bordet, det som er
mest mulig kjent for beboeren fra far. Det er naturlig & tenke at dette er moment beboeren selv
bringer inn eller kan knytte an til. | det empiriske materialet er det flere eksempler pa det:
Alterduken, fotoet av hjemstedet, beboerens referanser til de kirkelige ritualene og prester i
egen barndom. De aller fleste tema som utfoldes starter i beboeren, og ofte ogsa i noe konkret
eller felles kjent. A lytte og & respondere henger nart sammen. Det er pafallende mange
responser fra meg som sjelesgrger i «Presten i sjarken» som kan karakteriseres som nettopp
re-sponser, re-formuleringer og re-petisjoner. Hvorfor er det slik? Jo, fordi jeg etter flere ars
erfaring vet at beboeren har svekket mulighet til & initiere tema i samtale. Kognitiv og
spraklig svikt pavirker evnen til & holde traden og resonnere. Sa kan teknikken med & gjenta
konfidenten ofte vere tjenlig i sjelesorg-utgvelse generelt, men ved demens har det ogsa en
funksjon i & ivareta beboeren. Forstavalen «re» betyr gjentakelse eller respons, et tilsvar pa
noe som allerede foreligger. Denne kliniske observasjonen peker pa en grunnleggende
forskyvning av mellomrommets dynamikk. Evnen til a reflektere og sette agenda er redusert.
Initiativet rammes. Ved demens svekkes gjensidigheten og balansen i den spraklige
utvekslingen. Derfor henger det a lytte og respondere sa naert sammen. Som sjelesgrger bade
lytter og responderer jeg for & gi beboeren samtaletema og samtaleformer der hun er kjent og
trygg. Man starter ikke pa nytt hver gang i sjelesorgsamtaler ved demens, men det skjer i

74



starre grad enn i samtaler der konfidenten er klar. Det er derfor jeg vender tilbake til alterduk
eller kirkesgndag i flertallet av samtalene med beboeren. | dette kan det ogsa ligge et
slitasjepunkt for sjelesgrgere, med mindre man evner & opprettholde interessen for gjentakelse

0g repetisjon.

| pastoralkliniske kurs blir man ofte opptatt av det spraklige og emosjonelle, forsterket av a
jobbe med nedtegnede samtalerapporter eller case fra sjelesorgfeltet. En veileder i
pastoralklinisk utdanning (PKU) veileder omtalte PKU som en sprakskole. Det gir ofte
mening, men ikke sa mye pa sykehjem. Det spraklige fokuset strekker ikke til som prest pa
sykehjem. | forlengelsen av dette har jeg spurt meg selv: Er ikke PKU heller en utdanning i a

Iytte? Jeg vil hevde det.

Hva skjer nar lytting og respons ikke henger sa godt sammen? Ved en anledning gar samtalen
om alterduken over i en samtale der jeg selv har starre interesse og bakgrunn enn beboeren,
nemlig om hva nattverd er og hvordan den kan forstas. Jeg responderer uten a lytte, og da
handler lyttingen ogsa om hvilket niva vi mates pa. Beboeren blir ganske stille og skifter
tema. Det er et eksempel pa at kontakten brytes — i forsgket pa a etablere mulighetsrom basert
pa en spraklig og kognitiv kapasitet som ikke er der. Det & holde nattverdbrgdet ville nok ha
gitt helt andre mulighetsrom. | mitt materiale er det nettopp det konkrete og taktile, det tidlig
tilleerte, kjente og praktiske som skaper intersubjektive rom. Det er denne materielle, praktiske
delen av mellomrommet som er intakt, og det er ogsa den som skaper intersubjektive rom.
Den verbale og resonnerende dimensjonen ved mellomrommet har mindre betydning enn i
mange sjelesorgsamtaler. | sum ser vi at den non-verbale delen av mellomrommet er sa a si
intakt, mens den spraklige, resonnerende delen av mellomrommet naturlig nok er mer rammet
av demens. Kropp, falelser og syn sammenfaller med den implisitte hukommelsen. Den
eksplisitte hukommelsen har mer & gjere med sprak og tenkning, med det som kan hares.
Braut hevder med den norske PKU-veilederen Gunnar Fagerli, at «nar det kognitive butter
husker kroppen, og falelsene og sansene er intakt.»!% Det kjenner jeg igjen i mitt empiriske
materiale. Relasjonelt samspill skapes ikke gjennom reflekterende, spraklige samtaler, men

100 Braut 2020: 271.
75



mer gjennom konkrete responser og ved & stoppe opp ved tidligere erfaringer som er viktige

for beboeren.

Hva skaper mulighetsrom — og hva bryter kontakt?

Hva skaper mulighetsrom for relasjon? For det farste ma det veere tilstrekkelig emosjonell
trygghet og ivaretakelse. Dersom dette ikke etableres, skapes heller ikke grobunn for et
intersubjektivt rom. | dette utfordres noen etiske grensesnitt om narhet og asymmetri. Som
profesjonell og som kognitivt klar, vet jeg ofte mer enn beboeren; noen ganger ogsa om
henne, eksempelvis hennes demens. Jeg mangvrerer tidvis pa begge sider av bordet; bade ved
a spille henne best mulig og ved a respondere og lytte som profesjonell. Det er imidlertid ikke
noen annen mulighet for & skape det intersubjektive rommet. Dette dilemmaet tangerer de

etiske problemstillingene knyttet til & forske pa samtaler der konfidenten har demens.

Beboer ma ha tilstrekkelig spraklig kapasitet til de livsomrader og tema som tas opp. Det er
her det fysiske rommet og de konkrete artefaktene blir sa viktige i & nettopp gi beboeren disse
ressursene. Det er pafallende hvor mye lettere det er & snakke om & strekke til sa lenge
alterduken er i hendene samtidig. En resonnerende, verbal fortelling om det samme uten
artefakter synes for krevende. Jeg observerer ogsa at beboeren tyr til artefakter nar samtalen
blir for nergaende, eksempelvis at hun har sagt noe om livskriser og sorg. Da kan det bli stille
i rommet etter min respons, fer hun sier: «Det var fint med kirkesgndag!» - og peker pa bildet
av hjemstedet samtidig. Artefaktene bidrar ikke bare til stedsorientering, men ogsa emosjonell
ivaretakelse. Artefaktene er organiserende i mgte med kaos og falelser. | analysen av
materialet i del 4.3 og 4.4 finner jeg ogsa et tredje kjennetegn, nemlig at en bevisst kroppslig
tilstedevaerelse er sentral for & skape intersubjektive rom. Jeg lytter med kroppen. A sparre
hvordan hun opplever meg som prest, etter & ha kjent presterollen «hevet over andre» pa
kroppen, blir viktig. Likesa at jeg far gye pa og lytter godt til de sare fortellingene til
beboeren. Nar det emosjonelle, det kroppslige og det verbale gar sammen, blir det mulig &
fare samtaler tross spraklig og kognitivt tap. Det er dette jeg har omtalt som a lytte bredt nok.
Det fysiske rommet og artefakter bidrar til at dette kan skje, samt sjelesgrgers evne til

oppmerksomt naerveer.

76



Forsonende narver. Lytting. Lydharhet.

Sentralt i sjelesorg er hva stillheten i sjelesorgsamtalen er uttrykk for, eller hva som berer
stillheten. ! Det handler om & mate seg selv som sjelesgrger, og det handler om & hare og se
et annet menneske. A veere i stillheten uten & gjare noe, uten hele tiden & skulle skape noe,
minner sjelesgrgeren pa Guds narver i gyeblikket. | dette mgtes mitt materiale fra «Presten i
sjarken» de teoretiske perspektivene fra Shared Wisdom og Att 6ppna et slutet rum. Stillhet er
tema og virkelighet bade klinisk og teologisk. Cooper-White framhever at en relasjonell Gud
finnes i mellomrommene, i stillheten og i ytterkantene. Hun kaller det & finne Gud “in the
gaps and in the margins.”2% Stillhet og relasjonelt arbeid henger sammen, og i stillheten og
uvirksomheten kan alt rommes. Jeg gjenkjenner den vekten Cooper-White legger pa
refleksjon, stillhet og tilstedeveerelse i det sjelesgrgeriske arbeidet, og sammenhengen mellom

dem.

| boken Att Oppna et slutet rum vektlegges serlig sjelesorgens forbindelse med kirkerommet
og sakramentene, at det som skjer i sjelesorgen knytter sammen kirkerommet og de rom
mennesker lever sine liv i. | sentrum star det & veere dpen for Guds forsonende narvaer.'% Det
er fort gjort at sjelesorg gjares til noe teknisk og en Kklinisk ferdighet. De ulike momentene i
analysen om & lytte, og drgftingen av hva sjelesorgen er i mgte med et menneske med
demens, er alle forsgk pa & vaere dette naervaret. A vare sjelesgrger er & vaere formidler av
nade. Da gir det ogsa mening & beskrive sjelesorg som relasjonsbygging der jeg som prest

symboliserer og representerer dette naervaret.

Alle samtaler har stillhet i seg. Stillheten kan bade gi fokus til det som var og det som skal
komme. Men stillheten har ogsa noe helt seregent ved seg: Den gver sjelesgrger og konfident
i lydhgrhet. Det handler om & kjenne etter i seg selv hvordan noe lander; hva som rarer seg

emosjonelt. Dette er sentralt i all relasjonsbygging, og sentralt for kunsten a lytte.

101 Cooper-White 2004: 18.
102 Cooper-White 2004: 189.
103 Edberg/ Idestrom 2018: 230.

77



5.4 Oppsummering av drgftingskapittelet

Jeg har na drgftet kjennetegn ved relasjonell sjelesorg ved demens, szrlig med tanke pa hva
som bryter og hva som skaper kontakt i materialet fra «Presten i sjarken». Videre har jeg sett
pa betydningen av nzrver og tilstedevaerende lytting. Jeg har ogsa draftet hvordan artefakter,
det materielle ved kropp og sansning og de fysiske rommene kan bli arenaer for empati, kan
skape deltakelse og lek. Til slutt har jeg brukt uttrykk fra musikkformidling for a beskrive
relasjonell, emosjonell og kroppslig musikalitet — altsa sarlige kvaliteter og konkrete uttrykk
for kommunikasjon og relasjonelt samspill. | konklusjonen vil jeg oppsummere funnene i
teori, analyse og drgfting, og rette blikket mot aktuell videre forskning og overfgringsverdi

ved studien.

78



6 Konklusjon: Hvordan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg
i mote med eldre med demens?

Lek, empati og musikalitet

Nar man er i samme rom, kan man leke. Delt fysisk rom kan skape empati, og artefakter og
relasjonsbygging kan gi arenaer for improvisasjon og kreativitet. En improviserende musiker
har mye til felles med en sjelesgrger i mgte med demens. Det gjelder a kunne handverket, &
lete etter mulige innganger, a gjenta det som kommuniserer og fungerer. Det intersubjektive
rommet skapes av en relasjonell, emosjonell og kroppslig musikalitet. Dette unndrar seg faste
kategorier, og kan snarere beskrives som gyeblikkskunst. Der ordene ikke strekker til, tar
dette over. Et intersubjektivt rom skapes i en stadig pagaende veksling mellom faglig analyse
og relasjonell, klinisk kreativitet.1> Cooper-Whites pastorale metode for sjelesorg
kjennetegnes av denne stadige vekslingen mellom handling, refleksjon, stillhet og utforsking.
Nar nye teoretiske bidrag trekkes inn, endres bade blikket pa og innholdet i den
sjelesgrgeriske relasjonsbyggingen. Samtidig vil et sa lite belyst felt som sjelesorg ved
demens ogsa gi funn som nyanserer og korrigerer det teoretiske materialet. Serlig utfordrer
funnene mine sjelesorglitteraturens betoning av sprak og refleksjon, mens de mer emosjonelle
og materielle sidene ved kommunikasjon lgftes mer inn i den sjelesorgfaglige samtalen og

virkefeltet.

Materiell og relasjonell intersubjektivitet

| denne oppgaven sper jeg hvordan det kan skapes et intersubjektivt rom for sjelesorg i mate
med eldre med demens. Fagomradet er lite belyst fra far, serlig som kvalitativ analyse av
langvarige sjelesorgrelasjoner innenfor rammen av klinisk sjelesorg. Jeg har gjort en
kvalitativ analyse av materialet «Presten i sjarken» og analysert og drgftet funnene opp mot

aktuell litteratur. Konteksten for studien er som prest pa sykehjem, og jeg har antydet at

104 Her trekker jeg sammen Winnicott 1971 og Cooper-White 2004.
79



beboeren har en folkekirkelig tilknytning til prest og kirkerom. Formalet har veert a antyde

noen mulighetsrom for relasjonell sjelesorg ved demens.

Det relasjonelle samspillet mellom sjelesgrger og konfident er avgjerende for a skape et
intersubjektivt rom for sjelesorg. Det kan beskrives som navet, katalysatoren og dgrapneren
for det som sies, det som gjares og det stillheten blir baerer av. Relasjonen muliggjer og gir
levende rastoff til det intersubjektive. Framfor alt handler det om a lytte og a veere til stede.
Dette arbeidet i mellomrommet far ofte vekt som et verbalt arbeid. PKU-veilederen som
siteres innledningsvis om at PKU kan sees pa som en sprakskole, er et eksempel pa denne
overbetoningen av det som sies. Ved demens er trolig det verbale enda mer underordnet enn i
andre sjelesgrgeriske relasjoner. Den materielle siden ved det intersubjektive framtrer som
serlig viktig ved demens. Det handler om det fysiske rommet for sjelesorg, og om det
tinglige, altsa artefaktene. Denne materielle dimensjonen ved det intersubjektive ble oppdaget
via artefaktene, og alterduken spesielt, men den viste seg a spille en langt sterre og bredere
rolle enn farst antatt. Det materielle muliggjer relasjonell sjelesorg ved demens. Ogsa
sjelesargerens arbeid med kroppen kan sies a veere tilfang til en materiell intersubjektivitet.
Bevisst lytting med gre og gyne til rom og artefakter apner og gir informasjon til det

relasjonelle mellomrommet. Pust og kroppsholdning er eksempler pa dette.

Intersubjektivitet er bade materielt og relasjonelt — og ofte gar de over i hverandre. Alterduken
er et eksempel pa dette grensefeltet. Jeg har utforsket endringer i det relasjonelle
mellomrommet ved demens. Det som hgrer til kropp og emosjoner ser ut til & veere intakt, og
kanskje ogsa styrket. Tilstedevarelse hos sjelesgrgeren ser ut til & spille en enda viktigere
rolle enn ellers, bade i responsene og i a lese andres og veere bevisst eget kroppssprak.
Stemmen kan se ut til & baere emosjoner vel sa godt som ordene som sies. Kroppslig

tilstedeveaerelse og emosjonell inntoning blir enda viktigere i mellomrommet ved demens.

Jo lenger et samtaleforlgp gar, jo dypere lodder det intersubjektive rommet og jo starre tilfang
far sjelesgrgeren inn i det relasjonelle, som illustrert av «Presten i sjarken.» Imidlertid kan
ikke det intersubjektive rommet med sine etablerte referanser forutsettes som kjent nar
konfidenten er rammet av demens. Det berer heller preg av gjentatte repetisjoner og styrkes

nar beboeren selv kan delta, serlig med hendene og gynene. Det kan virke som om spraket far

80



starre betydning ved demens dersom det knyttes til noe materielt; som et kjent rom, kjente
artefakter eller presten som rolle og fysisk nerveer. Funnene mine peker pa at det verbale og
resonnerende far mindre betydning ved demens, mens det kroppslige, sanselige og materielle
blir viktigere. Noen ganger framtrer ogsa det verbale som sveert viktig, men svert ofte med
tilknytning til noe materielt, eksempelvis alterduken eller fotoet av hjemstedet. Artefakter ser
ut til & binde sammen den materielle og den relasjonelle intersubjektiviteten, de gir
informasjon til det relasjonelle mellomrommet og de har et deltakende og repeterende sprak
knyttet til seg. Serlig tydelig blir dette nar jeg undersgker hva som skaper og hva som bryter

mulighetsrommene for sjelesorg.

Det relasjonelle mellomrommet ved demens er egenartet. Cooper-White treffer ikke
folkekirkelig sjelesorg i norsk kontekst sa godt, og det intersubjektive har hos henne en for
sterk klang av det verbale. Her star hun i en tydelig psykoanalytisk tradisjon, der spraket blir
baerer av emosjoner, fglelser og tanker. Operasangeren Cooper-White har imidlertid gode
ansatser til relasjonell sjelesorg og relasjonell musikalitet ved demens i deler av Shared
Wisdom. Dette uttrykkes gjennom bildet av at sjelesgrgeren og konfidenten lytter til musikk
fra den andre. Relasjonell sjelesorg handler om en relasjonell, emosjonell og kroppslig
musikalitet i brytningen mellom ord og kropp, stillhet og handlinger, framdrift og langsomhet.

Dette vil jeg beskrive som de sarlige sjelesgrgeriske ferdighetene som kreves.

Studiens overfgringsverdi

Jeg har forsgkt 4 beskrive hvilke sjelesgrgeriske ferdigheter og sjelesorgpraksiser som kan tas
i bruk ndr sprak og kognitive evner reduseres. Saerpreget ved denne formen for sjelesorg viser
seg a vaere et komplekst samspill mellom relasjonsbygging, artefakter og fysiske rom, hele
tiden pa sgken etter a sanse og fortolke konfidenten. Funnene handler om & Iytte til det fysiske
rommet, a lytte via kropp og sanser, a lytte til ord, artefakter og det usagte. Maten a lytte pa
kan ogsa spesifiseres ned til stemmebruk, humor, toneleie og hva som legges i stillheten. Sa
har det veert viktig a sette dette inn i en teologisk forstaelse som lgfter fram betydningen av

neervear og lytting.

81



Studien har naturlig nok overfgringsverdien til andre samtaler ved demens, sa&rlig der det er
mulig a falge opp jevnt over tid. Det seregne ved min studie er hvordan mellomrommet
endres ved demens, der det non-verbale, sanselige og tinglige far gkt betydning pa bekostning
av ordene. A vare klar over disse forskyvningene i mellomrommet er en viktig sjelesgrgerisk
ferdighet. Flere studier viser hvordan innarbeidede vaner som kirkekaffe eller salmesang gir
tilgang til flere verbale ressurser for den som er rammet av demens.® | denne studien har jeg

gatt dypere inn pa hvordan dette intersubjektive rommet i et endret mellomrom faktisk skapes.

Som prester jobber man ofte med mennesker i sorg eller krise. Inn i dette har denne studien
ganske stor overfaringsverdi. A veaere rammet av sorg farer ofte til et spraklig tap, ofte ogsa
folelsen av & miste tidsfalelsen. Dette er pafallende likt personer med demens, selv om det er
forbigaende funksjonstap. Ved gravferd, som et framtredende eksempel, bruker vi i stor grad
spraket for & bearbeide og fortolke, eksempelvis i et minneord om avdgde. Mitt materiale
lafter fram den betydningen det har at en prest investerer i det relasjonelle mgtet. Det handler
om tilstedevaerelse. Det handler ogsa om a kjenne til hvordan sjelesorgen kan lytte til langt
mer enn ordene som sies. Artefakter og fysiske rom finnes i ethvert menneskes liv, og de kan
tas i bruk. Nar pargrende viser fram bilder av eller hjemmet til avdede, gjer det presten i stand
til & lytte gjennom gynene. Jeg vil derfor argumentere for verdien av a ha sgrgesamtaler for

gravferd hjemme hos pargrende framfor pa kontoret.

Det er nok flere enn beboeren pa sykehjem som opplever at sjelesorg er a bygge relasjon til en
liturg. Hva presten tenker om egen sjelesorg er underordnet konfidentens forventninger og
oppfatning av presten som samtalepartner. Det & bygge relasjon til en liturg kan ogsa sees som
uttrykk for en ganske alminnelig folkekirkelig sjelesorg. Det folkekirkelige knyttes gjerne til
bruk av ritualer ledet av presten. De gangene pargrende strever med a finne ord og sprak for a
beskrive sorgen eller avdgde, kan det vaere mulig & ga via gravferdsliturgien eller rommet der
gravferd skal finne sted, eller & tenne lys sammen i en lysglobe. A arbeide med personer med
demens, apner ogsa blikket for den ordlgse kommunikasjonen og den ordlgse sjelesorgen. En

sgrgende kropp har mye informasjon til sjelesgrgeren, om armene er i kryss foran brystet, om

105 Se Dalaker et al. 2023 og Braut 2020.
82



blikket er unnvikende eller apent, om talen gar sakte eller veldig fort, og om de sgrgende
sporer av eller inn pa det som er sarlig krevende. Dette handler om a jobbe med kroppen,

ordene og stillheten samtidig.

| forlengelsen av disse funnene kan det veaere meningsfylt a reflektere over forholdet mellom
det talte ord, kropp og nervar i prestetjeneste. Nar det viser seg at en beboer med demens er
sa avhengig av andre kommunikasjonsformer enn det talte ordet, hva sier det om hva
mennesker uten demens oppfatter og far med seg? Det & vekte ord, betydningen av konkrete
handlinger opp mot stillhet og tilstedevaerelse, kan veere viktig ogsa i andre arenaer som prest.
Eksempler pa slike arenaer kan vaere det & veere liturg i en gudstjeneste eller gravferd,
forkynnelse, hva man velger a bruke tid pa i en prestetjeneste. Vi trenger ordene for a
beskrive virkeligheten og kristen tro, men det er apenbart at formidling og kommunikasjon
skjer p& mange andre mater enn gjennom det talte ordet. A lgfte fram betydningen av narvar

er en viktig sjelesgrgerisk oppgave, sarlig i kontekster der prester ikke har brukt sa mye tid.

Dette a sy en alterduk er et av utallige eksempler pa hvordan sjelesorg som relasjonsbygging
kan finne sted. Jeg har merket meg at jeg i egen sjelesorgpraksis er blitt mer bevisst det a
skape konkrete, fysiske uttrykk for det som er vanskelig & spraksette, ogsa betydningen av
hvor vi mgtes. Denne erfaringen tar jeg med meg nar jeg arbeider med sorg og krise, fordi
krevende livserfaringer har noen parallelle kjennetegn som demens. Underveis i arbeidet med
denne studien tok jeg imot en datter i sjelesorg pa ettarsdagen for pappaens gravferd. Selv tok
jeg med erfaringen fra studien pa «Presten i sjarken» inn i tilretteleggingen av mgtet. Derfor
spurte jeg om vi skulle mates i kirken der pappaen ble gravlagt. Pa ettarsdagen holdt datteren
en tale til sin far fra prekestolen foran noen fa familiemedlemmer, lys ble tent i globen og vi
besgkte graven. | det nevnte eksempelet blir prekestolen en artefakt og kirkerommet et veldig
tydelig fysisk rom. Det skjer kanskje ogsa et minnearbeid knyttet til pappaens gravferd i det
samme rommet som vi mgtes i et ar etter, og det er en upreget verbal, kroppslig og emosjonell
kommunikasjon samtidig. | flere omganger blir det ogsa helt stille. Denne ettarsdagen
kombinerer det komplekse samspillet mellom artefakter, relasjonsbygging og fysiske rom,

som er det primeere funnet mitt i studien av «Presten i sjarken».

83



Tanker om videre forskning

Rom, ritualer og relasjoner

I min studie viser funnene et ganske komplekst samspill mellom relasjonell sjelesorg, fysiske
rom og artefakter. A finne fram til dette krevde et ganske kreativt og utradisjonelt arbeid med
ulike faglige tradisjoner som ikke alltid er sa opptatt av hverandre. Sa ser jeg at min egen
studie ville veert langt fattigere dersom relasjonell sjelesorg, rom og artefakter ikke ble sett
sammen. Nar beboeren spar «Nar er det messe pa sgndag?» er det et spgrsmal om bade tid,
relasjon og rom pa samme tid. Beboeren har en alterduk fra kirkerommet og presten som hun

skal sy ferdig til messen.

| forlengelsen av dette har jeg en observasjon av det faglige ordskiftet. Cooper-White er
opptatt av bade ritualer og klinisk sjelesorg, mens ritualene hun trekker fram er fra en
amerikansk kirkelig kontekst. Det mangler studier som skriver fram folkekirkelig sjelesorg i
en norsk eller nordisk kontekst, og som reflekterer over bade ritualer og det relasjonelle
mellomrommet samtidig. De serlige utfordringene og mulighetene ved sjelesorg i mgte med
demens far fram disse faglige sammenhengene mellom presten som relasjonsbygger og
forvalter av kirkelige ritualer. Materiell og relasjonell intersubjektivitet omtales for sjelden
sammen i faglitteraturen, og dermed er det mindre sjans for at de kombineres i sjelesargerisk
praksis ogsa. Jeg mener det finnes en tendens i det norske, og kanskje det nordiske
sjelesorgmiljget: Klinisk sjelesorg og det som har med ritualer & gjere blir ofte to ulike spor. |
deler av fagmiljget er sgkelyset pa kliniske ferdigheter som lytting, intonasjon og emosjoner.
Lytteferdigheter og den sjelesgrgeriske samtalen har gjennomgaende stort fokus i det
pastoralkliniske miljget. Integrasjonen mellom sjelesorg og hva som skjer i kirkerommet, er
ikke alltid sa lett & fa gye pa. Det romlige perspektivet kunne ha vert langt sterkere i den
pastoralkliniske tradisjonen, og kanskje skyldes det at tradisjonen har vokst ut fra et
helsefaglig miljg uten sa mange hellige rom, eller at det i norsk kontekst drives
pastoralkliniske kurs ut fra de diakonale institusjonene. Styrken der er a vere kirke uten

kirkerom.

| andre deler av miljeet mener jeg a se en tendens til at fagartikler og faglig fokus handler om

relasjonen mellom sjelesorg som ritual, kirkerom og liturgi. Det er et nyttig perspektiv, men

84



kanskije star det enda sterkere om det holdes tettere sammen med et pastoralklinisk blikk pa
relasjon, inntoning og emosjoner. Mitt sparsmal, ut fra mine empiriske funn, er om ikke
sjelesargerisk virksomhet far best kvalitet ved a trekke disse faglige tradisjonene mer
sammen. | «Presten i sjarken» ser jeg at artefakter og liturgiske praksiser bidrar til & bygge
relasjon. Uten a se disse teoretiske perspektivene pa artefakter, liturgi, rom og relasjon
sammen, hadde jeg gatt glipp av noe i mitt eget materiale. Det er nok heller ikke tilfeldig at
nettopp demenskonteksten far fram dette stadige samspillet mellom ritualisering og

relasjonsbygging, serlig gjennom artefakter.

| innledningskapittelet beskriver jeg samtalen med romanforfatteren om & vare prest pa
sykehjem. Forfatteren var mer opptatt av rommet og det som skjer der enn av ordene som
sies. Han ville ha noe & beskrive med ord; ikke ordene som ble sagt i rommet, men
beskrivelser av ting, hendelser og kropp. Sjelesorg ved demens har pafallende mye til felles
med denne tilnaermingen. Na kan jeg med stgrre overbevisning si at jeg er til stede i det
fysiske rommet, kjenne pa stillheten uten at sa mye blir sagt, noen ganger lyser jeg

velsignelsen og andre ganger er tilstedevarelsen det som trengs.

85



Litteratur

Aune, Michael B. og DeMarinis, Valerie: Religious and Social Ritual. State University of
New York Press, 1996.

Austad, Anne og Johannesen-Henry, Christine Tind: «Sjelesorg som flerfoldig og flerstemmig
praksis. En porgs innsirkling av sjelesorgen med et interkulturelt blikk» i Tidsskrift for
praktisk teologi. Argang 37. Nr. 1/2020.

Austad, Anne: «A finne eksistensielt fotfeste. Sted og rom i sjelesorgen» i Austad, Anne og
Danbolt, Lars Johan (red.). Ta vare. En bok om diakoni, sjelesorg og eksistensiell helse.

Festskrift til Hans Stifoss-Hanssen. Utgitt av VID, 2022.

Bonnie J. Miller-McLemore (red.): The Wiley Blackwell Companion to Practical Theology.
Oxford. Chichester, Wiley Blackwell: 2014.

Braun, V. og Clarke, V.: «Using Thematic Analysis in Psychology.» Arnold, 2006.

Braut, Arne: «Kirkekaffe som sjelesorg. Narrativ sjelesorg ved Alzheimers sykdom» i
Tidsskrift for sjelesorg, 3-4/ 2020.

Cooper-White, Pamela: Shared Wisdom. Use of the Self in Pastoral Care and Counseling.

Minneapolis: Fortress Press, 2004.

Dalaker, Anna, Stifoss Hansen, Hans, Hgyland Lavik, Marta: «Sjelesorg som rituell praksis» i
Tidsskrift for sjelesorg, 1/ 2023.

86



Edberg, Gunilla, Jonas, Idestrem: Att 6ppna ett slutet rum : Sjalavard och ecklesiologi. Verbum,
2018.

Engedal, Leif Gunnar: Gudsrelasjon, primarrelasjoner og den intrapsykiske scene.
Psykoanalytiske tolkninger av religigs erfaring. Unipub AS: 1996.
Engedal, Knut: En bok om demens. Husk meg nar jeg glemmer. Oslo: Pax forlag, 2016.

Gerkin, Charles: The Living Human Document: Re-Visioning Pastoral Counseling in a

Hermeneutical Mode. Abingdon Press: 1984.

Gerkin, Charles: An Introduction to Pastoral Care. Nashville: Abingdon Press, 1997.

Gleiss, Marielle Stigum og Seather, Elin: Forskningsmetode for lererstudenter. A utvikle ny

kunnskap og praksis. Oslo: Cappelen Damm Akademisk, 2021.

Henry, Christine Johannesen-Henry: «Listening for Safe Places: Networks of Playing and

Chalcedon in Disaster Pastoral Care» i Wiley Periodicals and Dialogue, 2017.
Hillestad, Adelheid: «Demensomsorg — en romlig utfordring» i

Rom, etikk og livsverden — fortellinger om ambivalens. M. Lid, T. Wyller (Red.) Oslo:
Cappelen Damm Akademisk, 2017.

Hughes, C. P., Berg, L., Danziger, W., Coben, L. A., & Martin, R. L. «A New Clinical Scale
for the Staging of Dementia» i The British journal of psychiatry 140(6), 1982, s 566-572.

Idestrém, Jonas og Gunilla Lof Edberg (red). Att 6ppna ett slutet rum. Stockholm: Verbum,
2018.

87



Kaufmann, Tone og Sandsmark, Astrid: «Spaces of Possibilities: The Role of Artifacts in
Religious Learning Processes for Vulnerable Youth» i Journal of Youth and Theology,
14/2015.

Kitwood, Tom: «Dementia Reconsidered; the Person Comes First» i Dementia Reconsidered,
Revisited, the person still comes first. Dawn Brooke (red.) London: Open University Press,
20109.

Malterud, Kirsti: Kvalitative forskningsmetoder for medisin og helsefag. 4.utgave. Oslo:

Universitetsforlaget, 2017.

Miller-McLemore, B. J.: «The Contributions of Practical Theology» i The Wiley Blackwell
Companion to Practical Theology. Miller-McLemore B.J. (red.) Malden, Oxford, Chichester:
Wiley Blackwell, 2012 .

Miller-McLemore, B. J. «Academic Theology and Practical Knowledge» i
Christian Practical Wisdom. What it is, Why it Matters. Dorothy C. Bass et al. (red.).
Michigan: Grand Rapids, 2016.

Simonsen, Kirsten: «<Rumlig praksis. Konstitution av rum mellom materialitet og

repraesentation» i Tidsskrift for idehistorie. Sommer 2010, nummer 57.

Smith, Lars: «Primer og sekundzr intersubjektivitet. Felles oppmerksomhet og forstaelsen av
andres tanker, intensjoner og felelser i spedbarnsalderen» i Tidsskrift for Norsk
psykologiforening, vol 47, 2010, s 563-600.

Stifoss-Hanssen, H., Grung, A.H., Austad, A., & Danbolt, L.J. «Sjelesorg i bevegelse.
Kerygmatisk, konfidentorientert, dialogisk sjelesorg - mate mellom teoretiske posisjoner og et

empirisk materiale» i Tidsskrift for sjelesorg, 1/2019.

Vikdahl, Linda. Jag vill ocksa vara en dngel: Om upplevelser av delaktighet i Svenska kyrkan

hos personer med utvecklingsstorning. Doktorgrad. Artos & Norma bokférlag, 2014.
88



Winnicott, Donald Wood: Playing and Reality. 2.utgave. Psychology Press, 1971/ 1991.

Wyller, Trygve og Lid, Inger Marie: «Rom, etikk og livsverden» i Rom og etikk — fortellinger

om ambivalens. Oslo: Cappelen-Damm, 2017.

Nettressurser:

Forskningsetiske retningslinjer for samfunnsfag og humaniora fra

https://www.forskningsetikk.no/globalassets/dokumenter/4-publikasjoner-som-

pdf/forskningsetiske-retningslinjer-for-samfunnsvitenskap-og-humaniora. Lastet ned 21.juni
2024.

89


https://www.forskningsetikk.no/globalassets/dokumenter/4-publikasjoner-som-pdf/forskningsetiske-retningslinjer-for-samfunnsvitenskap-og-humaniora
https://www.forskningsetikk.no/globalassets/dokumenter/4-publikasjoner-som-pdf/forskningsetiske-retningslinjer-for-samfunnsvitenskap-og-humaniora

Vedlegg

Vedlegg 1:
SAMTALERAPPORT - MAL

brukt i pastoralklinisk utdanning pa Lovisenberg diakonale sykehus, ca
2015-2020.

KONFIDENSIELT

Det er oppgaveskriverens plikt & anonymisere fullstendig slik at konfidenten ikke gjenkjennes.

Ditt navn: Dato for bearbeidet i veiledning: Oppgave nr.

Pasientens anonymiserte initialer: Alder: Kjgnn: Neermeste pargrende:
Tidspunkt/dato for samtalen: Post /avd.:

Samtalens varighet: Samtale nr. (med denne pasienten):

1. INSKET FOKUS FOR GRUPPESAMTALEN

Jeg vil at gruppen reflekterer ssammen med meg over ...

2. BESKRIVELSE AV KONFIDENTEN OG KONTEKSTEN

90




3. GJENGIVELSE AV SAMTALEN

P 1
NN |2
P 3
NN |4
P 5
NN |6
P 7
NN |8
P 9
NN |10
P 11
NN |12
P 13

91




NN 14

4. SJELESORGFAGLIG VURDERING OG TEOLOGISK REFLEKSJON
1. Det viktigste som skjedde i samtalen

2. Hvordan jeg tror konfidenten opplevde meg (3 ord)

3.Mine folelsesmessige reaksjoner (4 ord)

4. Teologisk eller eksistensielt tema - reflekter

5. Pastoralteologisk refleksjon over min rolle og relasjonen mellom konfident og sjelesarger i

dette mgtet

5. Evt. VIDERE PLANER

92




Veileder til samtalerapport:

1. INSKET FOKUS FOR GRUPPESAMTALEN:

Nar verbatim og kasuistikker legges frem til klinisk seminar og veiledning, er det klokt &

tenke igjennom flg.:

- Hvagnsker jeg a fa ut av timen?

- Hvordan vil jeg engasjere og invitere gruppen til 4 arbeide og reflektere sammen med
meg omkring det jeg spesifikt opplevde, der "skoen trykker" for meg i denne samtalen?

- Er det sammenheng mellom det som drgftes i refleksjonsdelen og min invitasjon til
gruppens veiledning og refleksjon?

NB: | PKU er vi ikke opptatt av «rett og /eller galt» i samtalen, eller hva andre ville gjort i
samme situasjon. Dette handler ikke om bli vurdert, men om 4 finne ny innsikt og utforsking
av eget vekstpotensial. Innimellom vil det ogsa handle om laering.

Nar vi arbeider med kasuistikker, er vi ikke opptatt av generelle problemstillinger, men
problemstillinger knyttet til det unike og spesifikke mgtet mellom sjelesgrger og konfident
som beskrives i materialet.

2. BESKRIVELSE AV KONFIDENTEN OG KONTEKSTEN

Her er utfordringen & tenke objektivt sa langt det er mulig. Det handler om & kunne beskrive,
gjengi fakta og bakgrunnsopplysninger om pasienten og situasjonen. Ligg unna tolkninger og
slutninger pa dette tidspunktet. Inkluder alt som kan bidra til gruppens forstaelse av situasjonen

slik den var da du gikk inn i den.

Summer opp all informasjon du har om konfidenten fgr samtalen. NB: Som prest i tverrfaglig
team forventes det at man er orientert pa forhand. Naturlige kilder: postmgter, vaktrommet,

tverrfaglig team, vakthavende prest osv.

Beskriv omstendighetene omkring samtalen, rommet, atmosfaren, personen selv, hvordan

vedkommende ser ut, fakter, ansiktsuttrykk etc.

93



Redegjer for hvordan du kom i kontakt med denne personen:
1. Hva var foranledningen? NB: «Innsteget» i en kontakt er alltid viktig!
2. Hva var i utgangspunktet dine intensjoner, planer, forventninger?

3. Hvordan forberedte du deg?

NB: Dersom du velger a legge frem stoff fra et tidligere mate (dvs.: du har hatt flere samtaler
med konfidenten etter denne samtalen du legger frem i gruppen), skal du oppdatere gruppen pa

utviklingen, slik at du ikke sitter pa tilleggsinformasjon som er ukjent for oss andre.

3. GJENGIVELSE AV SAMTALEN

- Skriv ned sa mye av samtalen som du kan huske, evt. bruddstykker som du gnsker a arbeide
med i timen. Vi kan ikke ta notater underveis i en samtale, men noter ngkkelordene straks
samtalen har funnet sted og skriv ned det gvrige ved farste anledning.

- Replikkene skrives i venstre spalte pa malen. Sett nummer pa replikkene.

- | hayere spalte rapporterer du egen falelser og/eller konfidentens falelser slik du observer
eller fornemmer disse. Du kan ogsa KORT notere andre hendelser / forstyrrelser / pauser
eller nonverbal kommunikasjon som inntraff.

4. SJELESORGFAGLIG VURDERING OG TEOLOGISK REFLEKSJON

Etter faktaopplysninger og gjengivelse av dialogen og ledsagende falelser hos dere begge, gar du
videre pa refleksjonsdelen.

Denne delen er like viktig i den skriftlige fremstillingen som gjengivelsen av dialogen.

Alle 5 punkter nedenfor skal derfor besvares eller kommenteres etter flg. stikkord:

94



1. Hva mener du var det viktigste som skjedde under samtalen? Angi kort ett punkt.

1. Hvordan tror du konfidenten opplevde deg? Maksimum 3 beskrivende stikkord.

2. Hva var dine fglelsesmessige reaksjoner i lgpet av samtalen og hvordan opplevde du deg
selv? Maks. 4 beskrivende stikkord.

3. Reflekter over minst ett teologisk (evt. eksistensielt) tema fra samtalen.

4. Reflekter pastoralteologisk over din rolle og relasjonen mellom sjelesgrger og konfident i
dette mgtet.

5. Evt. VIDERE PLANER:
Vil du komme til & ha videre kontakt med konfidenten? Huvis ja, hvorfor? Hvis nei, hvorfor

ikke? Hva vil du veere spesielt oppmerksom pa ved neste mgte?

95



Vedlegg 2:

Shared Wisdom

Pamela Cooper-White

Moment

Egne kommentarer

Kliniske notat

Refleksjon over praksis

Egenomsorg
-Relasjon

-Stillhet

-Sentrerende bgnn

Motoverfgring
-Own stuff

-Fglsomme omrader i
eget liv som pavirker
innlevelse og empati

Erfaringsdimensjon
med utgangspunkt i
sjelesgrger

En forelgpig pastoral
vurdering av beboerens
behov

Motoverfgring (moderne
forstatt)
-Tanker, ideer og fglelser

-Lete etter "shared
reality and wisdom" i
mellomrommet
-Bevisst og ubevisst

Erfaring
Affekter
Kognitivt
Kroppslig
Det a leve

!

Teologisk refleksjon

-Fri assiasjon

-Bevegelse mot stgrre
apenhet, bade det som
ikke har veert tenkt pa og
stgrre sjelesgrgerisk
repetoir (Lartey)

96




